
70 
 

 
 

Rekontruksi Konsep Bai’ Al-’Inah dan Relevansinya 
terhadap Pengembangan Produk Keuangan Syariah 
Modern 
 
Tegar Efrizal1, Muhamad Zen2 

Universitas Islam Negri Syarif Hidayatullah Jakarta, Indonesia 
Jl. Ir H. Juanda No.95, Ciputat, Kec. Ciputat Tim., Kota Tangerang Selatan, Banten 15412. 
Indonesia 

 
Article Info 
Publish : 30-12-2025 
 
Keyword 
Bai’ Al-’Inah, Fiqh 
Muamalah, Keuangan 
Syariah Modern 
 
 
E-mail:  
efrizaltegar08@gmail.com 
zen@uinjkt.ac.id 
 

Abstract 
Bai' al-'Inah is a concept in muamalah fiqh that still causes incidents, 
especially in modern sharia financial practices. Formally, this 
transaction takes the form of two valid sale and purchase contracts, but 
substantially it is often seen as resembling an interest-bearing loan, thus 
potentially containing elements of usury. This study aims to analyze Bai' 
al-'Inah comparatively between the views of classical scholars, especially 
Imam al-Syafi'i in al-Umm and Ibn Taymiyyah in Majmū' al-Fatāwā, and 
contemporary fatwas of the National Sharia Council of the Indonesian 
Ulema Council (DSN-MUI), especially Fatwa No. 04/DSN-
MUI/IV/2000 and Fatwa No. 31/DSN-MUI/VI/2002. This study 
uses a qualitative method with a library research approach, through 
thematic analysis of relevant classical and contemporary literature. The 
results of the study indicate that Imam al-Syafi'i tends to allow Bai' al-
'Inah formally as long as the pillars and conditions of the contract are 
fulfilled without any hidden conditions, while Ibn Taymiyyah firmly 
rejects the practice of being divided because it is a usury that deviates 
from the maqasid al-syariah. Meanwhile, the DSN-MUI implicitly 
rejects Bai' al-'Inah in Islamic financial practices in Indonesia, although 
in certain contexts it allows mechanisms that resemble Bai' al-'Inah on 
the basis of greater public interest considerations. This study confirms 
that Bai' al-'Inah is not only a matter of formal legality, but also a moral, 
social, and ethical issue in the Islamic financial system. Thus, the 
development of modern Islamic finance should not stop at the formal 
fulfillment of the contract, but also focus on containing the maqasid al-
syariah in order to realize justice and economic welfare. 
 
This is an open access article distributed under the Creative 
Commons Attribution License, which permits unrestricted use, 
distribution, and reproduction in any medium, provided the original 
work is properly cited. 

Pendahuluan 
Fiqh klasik merupakan salah satu pilar utama dalam memahami dan 

mengembangkan praktik ekonomi Islam, termasuk dalam konteks muamalah dan 
transaksi keuangan. Salah satu konsep penting yang menjadi bahan perdebatan di 
kalangan fuqaha klasik adalah Bai‘ al-‘Inah, yaitu praktik jual beli yang pada dasarnya 
menyerupai pinjaman berbunga, namun dikemas dalam bentuk dua transaksi jual 
beli yang sah secara lahiriah (Mansoori, 2011). Dalam praktiknya, Bai‘ al-‘Inah 
dilakukan ketika seseorang menjual suatu barang secara kredit kepada pihak lain, 
kemudian membelinya kembali secara tunai dengan harga yang lebih rendah. 

 

AICONOMIA:  
Jurnal Hukum Ekonomi Syariah 
Vol.4, No.2, December 2025, pp. 70-84 
ISSN: 2985-5780 
DOI:  https://doi.org/10.32939/acm.v4i1.6140  
Website:  https://ejournal.iainkerinci.ac.id/index.php/aiconomia/  

mailto:efrizaltegar08@gmail.com
mailto:zen@uinjkt.ac.id
https://doi.org/10.32939/acm.v4i1.6140
https://ejournal.iainkerinci.ac.id/index.php/aiconomia/


Rekontruksi Konsep Bai’ Al-’Inah dan Relevansinya terhadap Pengembangan Produk Keuangan Syariah Modern …| 71 

 

Meskipun secara formal tampak sebagai transaksi jual beli, substansi ekonominya 
dianggap mengandung unsur riba karena menghasilkan tambahan tanpa dasar 
transaksi riil (Warang, 2023). Oleh sebab itu, para ulama berbeda pendapat tentang 
keabsahannya. Perdebatan dalam konteks bai’ al-’inah menunjukkan dinamika 
pemikiran fiqh klasik dalam menghadapi persoalan ekonomi yang kompleks (Al-
Zuhaili, 2006). 

Dalam konteks modern, perdebatan mengenai Bai‘ al-‘Inah kembali 
mencuat seiring dengan perkembangan industri keuangan syariah yang berupaya 
menawarkan produk kompetitif namun tetap sesuai prinsip syariah. Banyak 
lembaga keuangan syariah di berbagai negara, terutama di Malaysia, memanfaatkan 
struktur Bai‘ al-‘Inah dalam produk pembiayaan konsumen, seperti Islamic personal 
financing atau credit card Islam (Nurhikmah dkk., 2025). Namun, praktik ini menuai 
kritik dari sejumlah ulama dan akademisi yang menilai bahwa meskipun secara 
formal sesuai syariah, substansinya tetap menyerupai transaksi berbasis bunga(Fuad 
dkk., t.t.). Mereka berpendapat bahwa penerapan Bai‘ al-‘Inah bertentangan dengan 
semangat maqasid al-shariah, yang menekankan keadilan dan kesejahteraan sosial. 
Sebaliknya, pihak yang mendukung menilai bahwa selama akad dilakukan dengan 
benar dan tidak disertai syarat tersembunyi yang melanggar hukum syariah, maka 
transaksi tersebut tetap sah dan dapat diterapkan secara kontekstual (Dusuki & 
Abdullah, 2017). 

Kontroversi Bai‘ al-‘Inah juga mencerminkan ketegangan epistemologis 
antara pendekatan tekstual dan substansial dalam fiqh muamalah (Syahrizal & Zen, 
2024). Pendekatan tekstual lebih menitikberatkan pada keabsahan formal akad 
berdasarkan lafaz dan prosedur hukum, sedangkan pendekatan substansial menilai 
berdasarkan tujuan dan akibat ekonomi yang ditimbulkan. Dalam keuangan syariah 
kontemporer, hal ini menimbulkan perbedaan antara otoritas syariah di berbagai 
yurisdiksi. Misalnya, dalam fatwa Dewan Syariah Nasional (DSN) Fatwa Nomor 
04/DSN-MUI/IV/2000 sudah jelas bahwasanya bank dan nasabah harus 
melakukan akad murabahah yang bebas dari riba. sementara Bank Negara Malaysia 
mengizinkannya dengan batasan tertentu. Perbedaan ini mencerminkan bagaimana 
konteks sosial, ekonomi, dan regulasi memengaruhi fatwa dan implementasi hukum 
Islam dalam praktik keuangan modern (Kamali, 2008). 

Oleh karena itu, memahami Bai‘ al-‘Inah tidak hanya sebatas pada legalitas 
fiqh klasik, tetapi juga pada implikasi etis dan ekonominya dalam sistem keuangan 
syariah kontemporer. Kajian yang mendalam terhadap konsep ini menjadi penting 
agar lembaga keuangan syariah tidak hanya fokus pada kepatuhan formal terhadap 
hukum, tetapi juga pada pemenuhan tujuan syariah yang hakiki, yaitu keadilan, 
kemaslahatan, dan keseimbangan. Dengan demikian, perdebatan tentang Bai‘ al-
‘Inah membuka ruang refleksi kritis terhadap arah perkembangan keuangan Islam 
modern apakah ia hanya bertransformasi secara teknis, atau benar-benar 
menghadirkan alternatif sistem keuangan yang adil dan beretika. Penelitian ini 



72 | Tegar Eefrizal, Muahamad Zen	

 

diharapkan dapat memberikan kontribusi konseptual dan praktis bagi 
pengembangan produk keuangan syariah yang tidak sekadar shariah-compliant, 
tetapi juga shariah-based sesuai nilai-nilai Islam yang autentik. 
 Dari berbagai Penelitian terdahulu cenderung hanya memfokuskan pada 
Bai‘ al-‘Inah dari sudut pandang legalitas formal atau hukum yang berlaku, tanpa 
melakukan analisis yang mendalam mengenai kaitannya dengan maqasid al-shariah, 
yang meliputi keadilan, kemaslahatan, dan integritas dalam ekonomi(Ayu Puspita 
Ningrum dkk., 2025).  
 Sedangkan pada penelitian ini akan berfokus pada Analisis komparatif 
antara pandangan ulama klasik (Imam al-Syafi'i dan Ibnu Taimiyah) dan fatwa 
kontemporer (DSN-MUI) DSN No. 04/DSN/MUI/IV/2000 dan Fatwa DSN 
No. 31/DSN/MUI/VI/2002 untuk mengkaji Bai' al-'Inah tidak hanya sebagai isu 
hukum, tetapi juga sebagai isu moral dan sosial dalam keuangan Islam modern. 
Dengan demikian, penelitian ini memberikan kontribusi baru berupa sintesis 
konseptual antara nilai-nilai etika fikih klasik dan praktik keuangan Islam 
kontemporer, yang sebelumnya belum pernah dikaji secara integratif oleh penelitian 
lain. 
 
Metode  

Penelitian ini akan menggunakan metode penelitian kualitatif pendekatan 
library research dengan pengambilan data bersumber dari literatur-literatur yang 
relevan dan akan di analisa secara tematik berkaitan dengan pemahaman mendalam 
mengenai Bai‘ al-‘Inah menurut imam Syafi’i dalam kitab Al-Umm dan dalam kitab 
Majmū‘ al-Fatāwā yang disusun oleh Ibnu Taymiyah serta Fatwa DSN MUI dan   
dari jurnal terkait Implikasinya terhadap Kontroversi Produk Keuangan Syariah 
Modern, semua sumber teori yang terkait bersumber dari buku, jurnal nasional dan 
internasional, serta artikel-artikel terkait. Adapun menurut Schryen library research 
Didefinisikan sebagai pendekatan penelitian kualitatif yang mengutamakan 
pengumpulan, sintesis, serta penafsiran data sekunder yang berasal dari sumber 
akademis, seperti jurnal, buku, dan artikel ilmiah(Rijal Fadli, 2021). Strategi ini 
diterapkan untuk membangun struktur teoretis dan menemukan kekosongan dalam 
penelitian. Penelitian perpustakaan meliputi analisis berulang untuk secara kritis 
menggabungkan hasil literatur, memberikan wawasan baru tanpa harus 
menggunakan data primer dari lapangan (Schryen, 2015). 
 
Hasil dan Pembahasan  
Konsep dan Mekanisme Bai‘ al-‘Inah Menurut Pandangan Fiqh Klasik 
Berdasarkan Pendapat Imam al-Syafi‘i dalam al-Umm Juz 3 

Dalam al-Umm Juz 3, Imam al-Syafi‘i menjelaskan bahwa Bai‘ al-‘Inah 
merupakan bentuk jual beli yang dilakukan melalui dua transaksi yang sah secara 
syariat, meskipun secara substansi dapat menyerupai pinjaman berbunga. Transaksi 



Rekontruksi Konsep Bai’ Al-’Inah dan Relevansinya terhadap Pengembangan Produk Keuangan Syariah Modern …| 73 

 

pertama adalah penjualan barang secara kredit dengan harga lebih tinggi, kemudian 
transaksi kedua adalah pembelian kembali barang tersebut secara tunai dengan 
harga lebih rendah(al-Syafi‘i, 2015). Menurut al-Syafi‘i, kedua akad tersebut 
dianggap sah selama dilakukan secara terpisah dan tidak ada kesepakatan 
tersembunyi yang menjadikan transaksi itu sebagai sarana untuk memperoleh 
tambahan dari pinjaman (Wanzah & Hamang, 2022). Oleh karena itu, keabsahan Bai‘ 
al-‘Inah menurut mazhab Syafi‘i didasarkan pada terpenuhinya rukun dan syarat 
jual beli, bukan pada niat tersembunyi para pihak (Al-Syafi‘i, 1990). Dengan demikian, 
Imam al-Syafi‘i memisahkan antara aspek lahiriah akad dan maksud batin pelaku 
transaksi. Pendekatan ini menekankan pentingnya bentuk formal hukum dalam 
menentukan keabsahan suatu akad(Silmi & Anshor, 2025). Perspektif ini kemudian 
menjadi dasar bagi sebagian ulama Syafi‘iyyah yang membolehkan praktik Bai‘ al-
‘Inah dalam konteks tertentu. Namun demikian, Imam al-Syafi‘i tetap 
mengingatkan bahwa setiap transaksi harus bebas dari tipu daya terhadap hukum 
syariat. 

 Imam al-Syafi‘i dalam al-Umm menegaskan bahwa selama tidak ada syarat 
yang mengikat antara dua akad tersebut, maka transaksi tersebut tidak termasuk 
dalam kategori riba. Dalam pandangan beliau, riba hanya dapat terjadi apabila 
terdapat kesepakatan yang secara eksplisit mensyaratkan tambahan tanpa dasar 
pertukaran riil. Oleh karena itu, transaksi jual beli yang memenuhi rukun dan syarat 
secara formal tetap sah, meskipun hasil akhirnya menyerupai pinjaman 
berbunga(Robbani dkk., t.t.). Pendekatan yuridis-formal ini mencerminkan karakter 
mazhab Syafi‘i yang berhati-hati dalam menilai niat pelaku transaksi yang tidak 
dapat dibuktikan secara hukum. Dalam konteks fiqh muamalah, al-Syafi‘i menilai 
bahwa larangan riba tidak boleh diperluas tanpa dasar nash yang jelas, karena hal 
itu dapat menghambat kebebasan bertransaksi yang dibenarkan syariat (Al-Syafi‘i, 
1990). Namun demikian, beliau juga mengingatkan agar umat Islam tidak 
menggunakan celah hukum untuk menghalalkan praktik riba secara terselubung. 
Dengan demikian, Bai‘ al-‘Inah dalam pandangan al-Syafi‘i berada di wilayah abu-
abu antara kebolehan formal dan potensi penyimpangan moral. 

Lebih lanjut, Imam al-Syafi‘i menjelaskan bahwa Bai‘ al-‘Inah tidak dapat 
dianggap sebagai bentuk penipuan hukum selama akad dilakukan dengan penuh 
kesadaran dan tanpa unsur paksaan. Menurut beliau, keabsahan akad dalam fiqh 
Islam bergantung pada terpenuhinya unsur ridha antara pihak yang 
bertransaksi(Setiyadi & Aris, 2023). Dengan adanya kerelaan dan kesepakatan yang 
sah, transaksi tersebut tetap memiliki kekuatan hukum yang mengikat. Dalam al-
Umm, al-Syafi‘i mengutip kaidah fiqh, “al-‘ibrah fi al-‘uqud bi al-lafzhi wa al-ma‘ani 
al-zahirah, la bi al-niyyat al-batinah,” yang berarti bahwa penilaian suatu akad 
didasarkan pada lafaz dan makna lahiriah, bukan pada niat tersembunyi (Al-Syafi‘i, 
1990). Prinsip ini menjadi pembeda antara pendekatan al-Syafi‘i dengan mazhab lain 
seperti Malikiyah dan Hanabilah yang lebih menekankan substansi daripada bentuk. 



74 | Tegar Eefrizal, Muahamad Zen	

 

Dalam konteks modern, pandangan ini sering digunakan sebagai dasar pembenaran 
bagi produk keuangan syariah yang memiliki struktur kompleks namun tetap 
berlandaskan akad sah. 

Meskipun demikian, al-Syafi‘i tidak menutup kemungkinan adanya 
penyalahgunaan Bai‘ al-‘Inah untuk tujuan yang bertentangan dengan syariah. Ia 
menegaskan bahwa jika dua pihak secara sengaja merancang transaksi untuk 
memperoleh keuntungan dari pinjaman berbunga, maka hukumnya menjadi haram 
karena termasuk dalam kategori hīlah yang tercela(Wanzah & Hamang, t.t.). Dalam 
hal ini, Imam al-Syafi‘i memisahkan antara keabsahan hukum dan kesempurnaan 
etika transaksi. Artinya, suatu transaksi mungkin sah secara hukum, tetapi tetap 
makruh atau bahkan haram dari sisi moralitas apabila dimaksudkan untuk diadikan 
hilah riba atau merekayasa hukum(Hehsan & Salamon, 2017). Dengan demikian, 
pendekatan al-Syafi‘i tidak sepenuhnya bebas nilai, melainkan menuntut 
keseimbangan antara formalisme hukum dan integritas niat pelaku (Al-Syafi‘i, 1990). 
Hal ini menunjukkan bahwa fiqh klasik memiliki kedalaman etis yang relevan untuk 
diadaptasi dalam sistem keuangan syariah masa kini. 

Pendekatan Imam al-Syafi‘i terhadap Bai‘ al-‘Inah juga didasari oleh 
pandangannya terhadap konsep kepemilikan dan pertukaran nilai dalam Islam. 
Menurutnya, selama terjadi perpindahan hak milik secara sah dan riil antara dua 
pihak, maka transaksi tersebut tidak dapat dikategorikan sebagai riba(al-Syafi‘i, 
2015). Ia menolak pandangan yang menilai hasil ekonomi serupa sebagai bukti 
pelanggaran, karena dalam fiqh, yang menjadi ukuran utama adalah mekanisme 
akad, bukan hasil akhir ekonomi(Pamungkas & Huda, 2021). Oleh sebab itu, Bai‘ 
al-‘Inah tetap dianggap sah selama memenuhi ketentuan syariah formal tanpa syarat 
tersembunyi. Namun, al-Syafi‘i tetap menekankan pentingnya kejujuran dan 
transparansi dalam transaksi agar tidak menimbulkan fitnah dan keraguan publik 
(Al-Syafi‘i, 1990). Dengan kata lain, aspek moral dan sosial tetap menjadi 
pertimbangan meski tidak menentukan keabsahan hukum. 

Pemikiran al-Syafi‘i tentang Bai‘ al-‘Inah kemudian menjadi dasar bagi 
penerapan beberapa model pembiayaan di lembaga keuangan syariah modern. Di 
Malaysia, misalnya, model ini dijadikan rujukan untuk produk pembiayaan 
konsumen berbasis Bay‘ al-‘Inah(ZA, 2021). Pendekatan ini dinilai sesuai dengan 
prinsip formal akad jual beli meskipun hasilnya menyerupai pinjaman dengan bunga 
tetap. Namun, sejumlah ulama kontemporer mengkritik penerapan pandangan ini 
karena dianggap tidak sejalan dengan maqasid al-shariah. Mereka berpendapat 
bahwa justifikasi formal semacam itu dapat melemahkan nilai moral dan keadilan 
dalam transaksi keuangan Islam (Dusuki & Abdullah, 2017). Perdebatan ini 
menunjukkan bahwa interpretasi terhadap al-Syafi‘i tidak dapat dilepaskan dari 
konteks sosial dan ekonomi yang melingkupinya. 

Dengan demikian, pandangan Imam al-Syafi‘i dalam al-Umm menunjukkan 
keseimbangan antara kepatuhan terhadap bentuk hukum dan perhatian terhadap 



Rekontruksi Konsep Bai’ Al-’Inah dan Relevansinya terhadap Pengembangan Produk Keuangan Syariah Modern …| 75 

 

etika transaksi. Ia tidak secara mutlak membolehkan Bai‘ al-‘Inah, tetapi membuka 
ruang kebolehan dengan syarat tertentu yang ketat. Pemikiran ini menegaskan 
bahwa fiqh Islam tidak kaku, melainkan kontekstual dan terbuka terhadap 
interpretasi yang mempertimbangkan niat, konteks, dan kemaslahatan. Dalam 
konteks keuangan syariah modern, pandangan ini menimbulkan perdebatan antara 
otoritas yang menekankan kepatuhan formal dan mereka yang menekankan nilai-
nilai substansial syariah. Oleh karena itu, memahami pandangan al-Syafi‘i menjadi 
penting agar lembaga keuangan syariah tidak terjebak dalam formalisme hukum 
yang mengabaikan tujuan moral Islam. 

 
Argumentasi Ibn Taymiyyah dalam Majmū‘ al-Fatāwā Juz 29 Mengenai Bai‘ 
al-‘Inah dan Kaitannya dengan Praktik Hīlah Riba 

Ibn Taymiyyah dalam Majmū‘ al-Fatāwā Juz 29 memberikan kritik keras 
terhadap praktik Bai‘ al-‘Inah, yang menurutnya merupakan bentuk hīlah atau 
rekayasa hukum untuk menghalalkan riba. Ia menegaskan bahwa meskipun 
transaksi tersebut tampak sah secara lahiriah, substansinya tidak lain adalah 
pinjaman berbunga yang dilarang oleh syariat. Menurut Ibn Taymiyyah, inti dari 
hukum Islam bukan hanya pada bentuk akad, tetapi pada tujuan dan akibat 
ekonominya. Apabila suatu transaksi bertujuan menghasilkan keuntungan dari 
pinjaman uang tanpa adanya pertukaran manfaat riil, maka hakikatnya termasuk 
riba (Ibn Taymiyyah, 1995). Ia mengkritik para fuqaha yang terlalu fokus pada bentuk 
formal tanpa memperhatikan substansi moral dari transaksi. Bagi Ibn Taymiyyah, 
syariah diturunkan untuk menegakkan keadilan, bukan untuk diakali melalui 
mekanisme hukum yang manipulatif. Oleh karena itu, Bai‘ al-‘Inah dianggap 
bertentangan dengan semangat maqasid al-shariah. 

Lebih jauh, Ibn Taymiyyah menyoroti bahwa praktik Bai‘ al-‘Inah pada 
masa klasik sering digunakan oleh pihak-pihak yang ingin mendapatkan keuntungan 
cepat tanpa terlibat dalam aktivitas ekonomi produktif(Komarudin & Hidayatullah, 
2021). Ia menegaskan bahwa hal ini merusak tujuan ekonomi Islam yang 
menekankan pada keadilan distribusi dan pertumbuhan melalui perdagangan nyata. 
Dalam Majmū‘ al-Fatāwā, beliau menulis bahwa setiap transaksi yang hasilnya 
identik dengan riba harus ditolak meskipun dilakukan dengan akad jual beli formal 
(Ibn Taymiyyah, 1995). Ia memandang Bai‘ al-‘Inah sebagai cara licik untuk menutupi 
praktik riba di balik bentuk yang tampak halal. Menurutnya, hukum syariah tidak 
hanya melarang bentuk riba yang eksplisit, tetapi juga setiap upaya untuk 
mengelabui larangan tersebut. Oleh karena itu, Ibn Taymiyyah menyerukan agar 
ulama dan umat berhati-hati terhadap bentuk-bentuk hīlah yang dapat 
menjerumuskan mereka ke dalam praktik riba terselubung. 

Dalam argumentasinya, Ibn Taymiyyah menggunakan pendekatan 
maqasidiyyah (tujuan hukum) yang menekankan esensi dan hikmah dari setiap 
ketentuan syariah. Ia berpendapat bahwa hukum Allah tidak mungkin bertentangan 



76 | Tegar Eefrizal, Muahamad Zen	

 

antara teks dan tujuan moralnya. Oleh sebab itu, meskipun Bai‘ al-‘Inah memenuhi 
rukun jual beli secara formal, ia tetap dianggap tidak sah jika bertentangan dengan 
maqasid larangan riba. Ibn Taymiyyah menilai bahwa bentuk-bentuk transaksi 
seperti ini merupakan penyelewengan terhadap nilai-nilai dasar keadilan dalam 
Islam (Ibn Taymiyyah, 1995). Ia bahkan menegaskan bahwa ulama yang 
membolehkan Bai‘ al-‘Inah telah terjebak dalam formalisme hukum yang tidak 
memahami hakikat larangan riba. Pendekatan Ibn Taymiyyah yang substantif 
kemudian menjadi inspirasi bagi reformis Islam kontemporer dalam 
mengembangkan keuangan syariah berbasis nilai etika, bukan sekadar bentuk 
hukum. 

Selain itu, Ibn Taymiyyah menilai bahwa praktik Bai‘ al-‘Inah memiliki 
dampak sosial yang merusak. Ia menyebut bahwa transaksi tersebut dapat 
memperluas kesenjangan ekonomi, karena memberi keuntungan pada pihak 
pemodal tanpa kontribusi produktif terhadap masyarakat(Prasetiawan, 2023). 
Dalam pandangannya, sistem seperti ini bertentangan dengan prinsip keadilan 
distributif yang diusung Islam. Oleh karena itu, ia menegaskan bahwa keuntungan 
yang diperoleh melalui Bai‘ al-‘Inah bukanlah hasil usaha yang sah, tetapi bentuk 
penindasan ekonomi terhadap pihak yang lemah (Ibn Taymiyyah, 1995). Pemikiran 
ini menegaskan bahwa fiqh muamalah tidak hanya mengatur hubungan kontraktual, 
tetapi juga berfungsi sebagai instrumen keadilan sosial. Dengan demikian, Bai‘ al-
‘Inah bukan sekadar masalah hukum, melainkan masalah moral dan sosial yang 
serius. 

Lebih lanjut, Ibn Taymiyyah menghubungkan Bai‘ al-‘Inah dengan kategori 
hīlah riba, yaitu strategi yang digunakan untuk menghindari hukum larangan riba 
secara formal, tetapi tetap mencapai efek ekonominya. Ia menilai bahwa 
penggunaan hīlah seperti ini tidak dibenarkan karena bertentangan dengan maqasid 
al-shariah. Dalam Majmū‘ al-Fatāwā, beliau menulis bahwa Allah melarang riba 
bukan hanya karena bentuknya, tetapi karena efek sosial dan moral yang 
ditimbulkannya (Ibn Taymiyyah, 1995). Oleh sebab itu, setiap bentuk transaksi yang 
menimbulkan akibat ekonomi serupa dengan riba harus diperlakukan sama. 
Pendekatan ini menekankan pentingnya niat dan substansi dalam penilaian hukum 
Islam. Hal ini menjadi kritik mendasar terhadap pandangan ulama yang 
membolehkan Bai‘ al-‘Inah atas dasar keabsahan formal(ali, 2019). 

Pemikiran Ibn Taymiyyah kemudian memengaruhi tokoh-tokoh setelahnya 
seperti Ibn al-Qayyim dan ulama Hanabilah modern yang menolak segala bentuk 
transaksi yang menyerupai riba (Arsela & Zen, 2025). Pendekatannya yang kritis 
terhadap hīlah menjadikannya salah satu ulama yang paling tegas dalam menolak 
manipulasi hukum. Dalam konteks keuangan Islam modern, argumen Ibn 
Taymiyyah menjadi dasar bagi banyak lembaga fatwa untuk menolak struktur Bai‘ 
al-‘Inah dalam produk keuangan syariah. Pendekatan nilai yang diusungnya 
menginspirasi Dewan Syariah Nasional (DSN-MUI) dalam menetapkan kebijakan 



Rekontruksi Konsep Bai’ Al-’Inah dan Relevansinya terhadap Pengembangan Produk Keuangan Syariah Modern …| 77 

 

yang menekankan kesesuaian substansi dengan tujuan hukum Islam (Kamali, 2008). 
Oleh karena itu, pemikiran Ibn Taymiyyah dianggap relevan sebagai dasar etika 
dalam pengembangan keuangan Islam masa kini. 

Pada akhirnya, Ibn Taymiyyah menegaskan bahwa kemurnian sistem 
keuangan Islam hanya dapat terjaga apabila prinsip keadilan dan kejujuran 
ditegakkan di atas semua bentuk formal hukum. Ia mengingatkan bahwa riba tidak 
dapat dihalalkan melalui pergantian istilah atau bentuk akad semata. Hukum syariah 
harus dipahami sebagai sarana untuk mencapai keadilan ekonomi, bukan sekadar 
peraturan teknis. Dengan demikian, Bai‘ al-‘Inah dalam pandangan Ibn Taymiyyah 
merupakan bentuk penyimpangan terhadap prinsip tauhid dalam ekonomi, karena 
menempatkan keuntungan duniawi di atas kejujuran spiritual. Pemikiran ini 
menegaskan bahwa syariah bukan sekadar sistem hukum, tetapi juga panduan moral 
yang membentuk perilaku ekonomi manusia (Ibn Taymiyyah, 1995). 

 
Pandangan  Dewan Syariah Nasional Majelis Ulama Indonesia (DSN-MUI) 
Bai‘ al-‘Inah  

Dalam fatwa Dewan Syariah Nasional Majelis Ulama Indonesia (DSN-
MUI) memang tidak ada secara spesifik membahas tentang bai’ al-’inah, tetapi 
didalam fatwa DSN No. 04/DSN/MUI/IV/2000 secara tegas mengakatan  bahwa 
bank dan nasabah harus melakukan akad murabahah yang bebas dari riba. Maka 
secara analiss DSN MUI menolak penggunaan Bai‘ al-‘Inah dalam sistem keuangan 
syariah di Indonesia kerena menyerupai rekayasa hukum. dan didalam fatwa DSN 
MUI ada kemiripan antara fatwa No.31/DSN/MUI/VI/2002 dengan hilah riba 
atau rekayasa hukum(Nurseha, 2015). 

Dalam thesis yang disusun oleh Nurseha yang berjudul Hilah Bai’ al-’Inah 
dalam Fatwa Dewan Syari’ah Nasional No.31/DSN/MUI/VI/2002 Thesis 
tersebut meneliti tentang kemiripan Fatwa Dewan Syari‘ah Nasional Majelis Ulama 
Indonesia (DSN-MUI) Nomor 31/DSN-MUI/VI/2002 dengan bai’ al-inah. Hal  
mengatur mekanisme pengambilalihan (take over) pembiayaan dari lembaga 
keuangan konvensional ke lembaga keuangan syari‘ah sebagai upaya mengalihkan 
transaksi berbasis bunga menuju pembiayaan berbasis akad syari‘ah. Fatwa tersebut 
menawarkan empat alternatif mekanisme pengalihan utang, yang pada praktiknya 
melibatkan rangkaian akad, antara lain qard dan dua akad murabahah. Dari 
perspektif hukum perbankan, akad-akad tersebut merupakan bentuk akad yang 
lazim digunakan dan secara formal memenuhi rukun serta syarat akad syari‘ah. 
Namun, jika ditinjau secara komprehensif, mekanisme tersebut menunjukkan 
adanya pelunasan utang melalui skema jual beli, yang secara substantif menyerupai 
pola bai‘ al-‘inah(Nurseha, 2015). 

Indikasi penggunaan bai‘ al-‘inah dalam mekanisme take over pembiayaan, 
khususnya pada Alternatif I, II, dan IV dalam fatwa tersebut, menimbulkan 
perdebatan di kalangan ulama. Sebagian ulama menilai bahwa skema tersebut 



78 | Tegar Eefrizal, Muahamad Zen	

 

termasuk bentuk bai‘ al-‘inah yang dilarang, karena berpotensi menjadi sarana 
penyamaran transaksi riba melalui jual beli. Perbedaan pandangan mazhab pun 
muncul, di mana mazhab Maliki, Hanbali, dan Imam Abu Hanifah menolak 
keabsahan bai‘ al-‘inah, sementara mazhab Syafi‘i, Zahiri, serta sebagian ulama 
Hanafiyah membolehkannya atau memandangnya sebagai makruh, selama tidak 
terdapat syarat yang secara eksplisit mengikat dua akad tersebut(Nurseha, 2015) 

Penelitian kepustakaan dengan pendekatan normatif-filosofis ini menelaah 
bai‘ al-‘inah dalam Fatwa DSN-MUI Nomor 31/DSN-MUI/VI/2002 dengan 
merujuk pada teori maqasid al-shari‘ah. Hasil penelitian menunjukkan bahwa DSN-
MUI dalam menetapkan fatwa tersebut menggunakan metode tarjihi, yaitu memilih 
pendapat ulama terdahulu yang dinilai paling kuat dan relevan dengan konteks 
kekinian. Penggunaan akad bai‘ al-‘inah dalam fatwa ini dapat dipahami sebagai 
bentuk hilah yang bertujuan mencapai kemaslahatan yang lebih besar, yakni 
menghentikan praktik pembiayaan berbasis riba. Oleh karena itu, meskipun secara 
fiqh sebagian ulama menilai bai‘ al-‘inah sebagai akad yang makruh atau terlarang, 
pertimbangan kemaslahatan dan tujuan syari‘ah menjadikan penerapannya dalam 
konteks pengalihan utang ini dapat diterima secara terbatas(nurseha, 2015). 
 
Kategorisasi Bai‘ al-‘Inah dalam Praktik Modern sebagai Bentuk Hīlah Riba 
Berdasarkan Analisis Komparatif antara Pandangan al-Syafi‘i, Ibn 
Taymiyyah, dan Fatwa DSN-MUI 

Dalam analisis komparatif antara pandangan Imam al-Syafi‘i, Ibn 
Taymiyyah, dan fatwa DSN-MUI No31/DSN-MUI/VI/2002 dan No. 
04/DSN/MUI/IV/2000, tampak bahwa Bai‘ al-‘Inah menempati posisi yang 
berbeda dalam spektrum interpretasi hukum Islam. Imam al-Syafi‘i menilai sahnya 
Bai‘ al-‘Inah selama terpenuhi rukun dan syarat jual beli tanpa syarat tersembunyi, 
sedangkan Ibn Taymiyyah menolaknya karena mengandung hīlah riba. DSN-MUI 
sejalan dengan Ibn Taymiyyah dengan menegaskan bahwa praktik tersebut 
bertentangan dengan maqasid al-shariah dan keadilan ekonomi. Ketiga pandangan 
ini mencerminkan adanya ketegangan epistemologis antara legal-formalisme dan 
substansialisme dalam fiqh muamalah. Dalam konteks keuangan modern, 
perbedaan tersebut menjadi semakin penting karena praktik Bai‘ al-‘Inah sering 
digunakan dalam produk pembiayaan yang menyerupai sistem bunga konvensional. 
Oleh sebab itu, analisis komparatif ini menyoroti perbedaan dasar metodologis dan 
tujuan antara ketiga pendekatan tersebut (Kamali, 2008). Pendekatan ini 
memperlihatkan bahwa keabsahan formal tidak selalu identik dengan keabsahan 
moral dalam perspektif syariah. 

Jika ditinjau dari pandangan Imam al-Syafi‘i, Bai‘ al-‘Inah termasuk transaksi 
yang sah karena memenuhi semua unsur akad jual beli: adanya penjual, pembeli, 
barang, harga, dan ijab-qabul(Bdruddin, 2024). Menurutnya, syariah tidak dapat 
membatalkan akad yang secara formal sah hanya karena niat tersembunyi. 



Rekontruksi Konsep Bai’ Al-’Inah dan Relevansinya terhadap Pengembangan Produk Keuangan Syariah Modern …| 79 

 

Pendekatan ini menunjukkan orientasi al-Syafi‘i terhadap kepastian hukum dan 
kejelasan akad. Namun, pandangan ini sering diperdebatkan karena dapat 
membuka ruang bagi penyalahgunaan hukum dalam bentuk hīlah. Dalam praktik 
modern, argumen al-Syafi‘i dijadikan dasar oleh sebagian lembaga keuangan di 
Malaysia untuk membenarkan produk Bay‘ al-‘Inah yang digunakan dalam 
pembiayaan konsumen (Al-Syafi‘i, 1990). Walau demikian, pandangan ini dikritik 
karena lebih menekankan bentuk hukum daripada nilai substansi. Perbedaan ini 
menunjukkan bahwa fiqh klasik tidak tunggal, melainkan plural dalam menafsirkan 
prinsip syariah. 

Sebaliknya, Ibn Taymiyyah mengkategorikan Bai‘ al-‘Inah sebagai bentuk 
hīlah riba, yaitu cara untuk mengelabui larangan riba dengan membungkusnya 
dalam akad yang tampak halal. Dalam Majmū‘ al-Fatāwā Juz 29, ia menegaskan 
bahwa hukum Islam tidak hanya mengatur bentuk, tetapi juga tujuan dan akibat 
dari transaksi. Dengan demikian, transaksi yang menghasilkan efek ekonomi serupa 
dengan riba tetap dihukumi haram. Ibn Taymiyyah menganggap bahwa Bai‘ al-‘Inah 
menodai prinsip keadilan dan mengarah pada eksploitasi pihak yang lemah dalam 
ekonomi (Ibn Taymiyyah, 1995). Pendekatannya bersifat substansial dan bertujuan 
menjaga kemurnian syariah dari manipulasi hukum. Oleh karena itu, pandangan 
Ibn Taymiyyah sering digunakan oleh lembaga keuangan syariah kontemporer 
untuk menolak praktik Bai‘ al-‘Inah. Perspektif ini menegaskan bahwa keuangan 
Islam harus berlandaskan nilai moral, bukan sekadar kepatuhan prosedural. 

Sementara itu, DSN-MUI didalam fatwanya tidak secara spesifik membahas 
tentang bai’ al-’inah, tetapi dalwam fatwa DSN No.04/DSN/MUI/IV2000 
menegaskan bahwa bank dan nasabah harus melakukan akad murabahah yang 
bebas dari riba. Dari pendapat Ibnu taymiyah menjelaskan bahwa Bai‘ al-‘Inah tidak 
sesuai dengan prinsip syariah karena mengandung unsur tahīl riba atau rekayasa 
terhadap larangan bunga. Lembaga ini berpendapat bahwa setiap transaksi 
keuangan harus didasarkan pada kegiatan ekonomi yang nyata dan menciptakan 
nilai tambah bagi masyarakat. Dan didalam fatwa DSN MUI No. 31/DSN-
MUI/VI/2002 ada  kemiripan dengan bai’ al-’inah hal ini diperbolehkan untuk 
kemaslahatan yang lebih besar, yaitu pengalihan hutang dari bank konvensional ke 
bank syri’ah(Nurseha, 2015). Dengan demikian, transaksi yang hanya 
memindahkan uang tanpa perpindahan barang riil dianggap bertentangan dengan 
maqasid al-shariah. Fatwa DSN-MUI sejalan dengan pemikiran Ibn Taymiyyah 
dalam menolak formalisme hukum yang mengabaikan tujuan moral ekonomi Islam 
(DSN-MUI, 2000). Sikap ini menunjukkan orientasi etis dan sosial yang kuat dalam 
sistem keuangan syariah Indonesia. Selain itu, fatwa tersebut menjadi pedoman bagi 
lembaga keuangan agar tidak meniru sistem bunga konvensional dengan kemasan 
akad syariah. 

Perbandingan ketiga pandangan tersebut menunjukkan bahwa perbedaan 
utama terletak pada dasar penilaian hukum. Imam al-Syafi‘i berfokus pada legalitas 



80 | Tegar Eefrizal, Muahamad Zen	

 

formal dan struktur akad, sedangkan Ibn Taymiyyah dan DSN-MUI menekankan 
substansi moral dan tujuan syariah. Dalam konteks modern, pendekatan Ibn 
Taymiyyah dan DSN-MUI dianggap lebih relevan karena mampu mencegah praktik 
eksploitasi ekonomi dan menjaga reputasi keuangan Islam. Sementara pendekatan 
al-Syafi‘i tetap penting sebagai dasar keabsahan hukum, namun perlu dilengkapi 
dengan perspektif maqasid agar tidak terjebak dalam legalisme semata (El-Gamal, 
2006). Oleh sebab itu, dalam kategori hukum modern, Bai‘ al-‘Inah dapat 
diklasifikasikan sebagai hīlah riba apabila tujuannya adalah untuk memperoleh 
keuntungan finansial tanpa aktivitas ekonomi produktif. Pendekatan ini membantu 
menjaga keseimbangan antara kepastian hukum dan keadilan substansial. 

Dalam praktik keuangan kontemporer, banyak lembaga di Malaysia masih 
menggunakan struktur Bai‘ al-‘Inah dengan alasan efisiensi dan kebutuhan pasar. 
Namun, di Indonesia, struktur tersebut tidak diterima karena dianggap 
mengandung risiko keserupaan dengan sistem bunga. Otoritas seperti DSN-MUI 
dan OJK lebih mendorong akad tawarruq dan murabahah sebagai alternatif yang 
lebih aman secara hukum dan etika. Hal ini menunjukkan adanya perbedaan 
orientasi antara sistem keuangan syariah di Asia Tenggara, di mana Malaysia 
cenderung legal-formal sementara Indonesia cenderung maqasid-oriented (Dusuki 
& Abdullah, 2017). Perbedaan ini menegaskan pentingnya harmonisasi standar 
syariah internasional untuk menghindari keraguan publik terhadap konsistensi 
hukum Islam. Dengan demikian, kategorisasi Bai‘ al-‘Inah tidak hanya masalah 
hukum, tetapi juga persoalan etika dan kepercayaan publik. 

Akhirnya, dalam perspektif maqasid al-shariah, Bai‘ al-‘Inah tergolong 
dalam praktik yang tidak sejalan dengan prinsip keadilan, kemaslahatan, dan 
kejujuran. Ibn Taymiyyah dan DSN-MUI menolak praktik ini demi menjaga 
integritas sistem keuangan Islam dari bentuk riba terselubung. Sementara al-Syafi‘i 
membolehkan dalam kondisi tertentu, pandangan tersebut sebaiknya dipahami 
dalam konteks sejarah dan sosial zamannya. Dalam ekonomi modern, penerapan 
Bai‘ al-‘Inah yang meniru mekanisme bunga konvensional akan merusak nilai 
spiritual dan moral sistem syariah. Oleh karena itu, klasifikasi Bai‘ al-‘Inah sebagai 
hīlah riba menjadi relevan sebagai upaya menjaga kemurnian ekonomi Islam. 
Prinsip keuangan syariah seharusnya bukan sekadar mematuhi bentuk hukum, 
tetapi juga menegakkan keadilan dan etika dalam seluruh transaksi (Kamali, 2008). 

Dengan demikian, analisis komparatif antara al-Syafi‘i, Ibn Taymiyyah, dan 
DSN-MUI menegaskan bahwa keberhasilan sistem keuangan syariah modern tidak 
dapat diukur dari kesesuaian formal semata. Diperlukan pendekatan yang lebih 
menyeluruh, yang tidak hanya menilai sahnya akad, tetapi juga dampak sosial, 
moral, dan ekonomi yang ditimbulkannya. Bai‘ al-‘Inah dapat menjadi pelajaran 
penting tentang bagaimana fiqh klasik diuji dalam realitas keuangan modern. 
Perpaduan antara kedalaman fiqh al-Syafi‘i dan moralitas Ibn Taymiyyah harus 
menjadi dasar inovasi keuangan Islam agar tetap relevan dan berkeadilan. Dengan 



Rekontruksi Konsep Bai’ Al-’Inah dan Relevansinya terhadap Pengembangan Produk Keuangan Syariah Modern …| 81 

 

demikian, klasifikasi Bai‘ al-‘Inah sebagai hīlah riba merupakan bentuk 
perlindungan terhadap maqasid al-shariah dalam menghadapi kompleksitas dunia 
keuangan kontemporer. 

 
Tabel 1. Perbandingan Ulama Klasik dengan Ulama Kotemporer Tentang 
Bai’ Al-Inah dan Kontraversinya 

Aspek Ulama Klasik Ulama Kotemporer 
Hukum 
Umum 

Sebagian besar mazhab (Hanafi, 
Maliki, Syafi'i, Hanbali) 
melarangnya karena dianggap 
mengandung unsur riba yang 
tersembunyi dan bertentangan 
dengan larangan "dua transaksi 
dalam satu perjanjian" (bai'ataini fi 
bai'ah). Imam Syafi'i dengan jelas 
melarang praktik ini sebagai suatu 
zari'ah (jalan menuju yang haram). 
Hanya sebagian kecil dari pengikut 
Hanafi yang mengizinkannya 
asalkan tidak terdapat unsur riba 
yang jelas. 

Ada perbedaan yang signifikan: 
Beberapa pihak (seperti para 
cendekiawan Malaysia) 
mengizinkannya untuk tujuan 
ekonomi saat ini sebagai 
kemaslahatan umum, terutama 
untuk pendanaan likuiditas. 
Namun, sebagian besar (termasuk 
cendekiawan dari Timur Tengah) 
masih menganggapnya haram, 
sejalan dengan pandangan 
tradisional, kecuali untuk jenis 
seperti tawarruq yang dianggap 
lebih dapat diterima jika tidak ada 
kerjasama yang tidak sah. 

Dasar 
Hukum 

Berdasarkan riwayat Nabi 
Muhamammad SAW: "Hindarilah 
menjual barang yang bukan hak 
milik kalian" dan larangan tentang 
riba (QS Al-Baqarah: 275). Ibnu 
Qayyim al-Jauziyyah 
mengidentifikasinya sebagai bentuk 
riba yang paling signifikan. 

Menggabungkan maqasid syariah 
(tujuan dari hukum Islam) untuk 
penyesuaian masa kini, namun 
tetap menekankan pada prinsip 
anti-riba. Para ahli seperti Yusuf al-
Qardhawi mengizinkan variasi 
apabila dilakukan dengan jelas, 
sedangkan AAOIFI (standar 
internasional) melarangnya kecuali 
dalam situasi tertentu. 

Implikasi Dilarang keras untuk memastikan 
kesucian sebuah transaksi, dengan 
menghindari sadd al-dzari'ah 
(menutup jalan menuju kejahatan). 

Diizinkan di negara seperti 
Malaysia untuk kompetitivitas 
industri syariah, tapi dikritik karena 
berpotensi melemahkan etika 
Islam. 

Sumber: Diolah dari berbagai sumber  

Kesimpulan 

Berdasarkan analisis komparatif terhadap pandangan Imam al-Syafi‘i, Ibn 
Taymiyyah, dan fatwa DSN-MUI, penelitian ini menyimpulkan bahwa Bai‘ al-‘Inah 
menempati posisi problematis dalam keuangan Islam modern karena berada di 
antara keabsahan formal akad dan tuntutan substansial maqasid al-shariah. Imam 
al-Syafi‘i membolehkan Bai‘ al-‘Inah secara terbatas dengan menekankan 
terpenuhinya rukun dan syarat akad tanpa syarat tersembunyi, sementara Ibn 
Taymiyyah secara tegas menolaknya karena dikategorikan sebagai hīlah riba yang 
bertentangan dengan tujuan keadilan dan kemaslahatan. Sikap DSN-MUI 



82 | Tegar Eefrizal, Muahamad Zen	

 

cenderung sejalan dengan pendekatan substansial Ibn Taymiyyah, dengan menolak 
formalisme hukum yang menyerupai riba, meskipun dalam kondisi tertentu 
memperbolehkan struktur yang mirip Bai‘ al-‘Inah demi kemaslahatan yang lebih 
besar. Dengan demikian, penelitian ini menegaskan bahwa keberhasilan sistem 
keuangan syariah tidak cukup diukur dari kepatuhan formal akad, melainkan harus 
berorientasi pada nilai etika, keadilan sosial, dan tujuan syariah secara 
komprehensif. 

 
Daftar Pustaka 

Ali, M. (2019). Bai al Inah; Analisis Yuridis dan Penerapannya pada Transaksi 
Subordinat dan Sekuritas Tawaruq. Volume:10. 

al-Syafi‘i. (2015). Kitab Al-umm Jilid 3(Imam Syafii) (Tim pustaka azzam, Penerj.). 
Al-Syafi‘i, M. ibn I. (1990). Al-Umm (Vol 3). Dar al-Ma‘rifah. 
Al-Zuhaili, W. (2006). Al-fiqhul Islam wa Adillatuhu (9 ed.). Dar Al-Fikr. 
Arsela, M., & Zen, M. (2025). Mudharabah Serta Musyarakah Dalam Praktik 

Lembaga Keuangan Syariah. Tasyri’ Journal of Islamic Law, 4(1), 201–224. 
https://doi.org/10.53038/tsyr.v4i1.156 

Ayu Puspita Ningrum, D., azzahra, H., Azzahrah, S., Muharrom, D., Asytuti, R., 
& Negeri Abdurrahman Wahid Pekalongan, I. K. (2025). The Role of 
Maqasid Al-Shariah in Defining and Prohibiting Riba. Dalam Jurnal 
Kajian Ekonomi dan Koperasi Indonesia (JKEKI) (Vol. 2, Nomor 02). 
https://journal.imfea.or.id/index.php/jkeki/ 

Bdruddin. (2024). BERBAGAI BENTUK DALAM JUAL BELI: BA’I AL-
WAFA, BA’I AL-INAH, BA’I BITSAMAN‘AJIL, DAN BA’I 
TAWARRUQ. 

DSN-MUI. (2000). Fatwa Nomor 04/DSN-MUI/IV/2000 tentang Murabahah. 
Dewan Syariah Nasional Majelis Ulama Indonesia. 

Dusuki, A., & Abdullah, N. (2017). Maqasid al-Shari`ah, Maslahah, and 
Corporate Social Responsibility. The American Journal of Islamic Social 
Sciences, 24(01), 25–45. https://doi.org/10.35632/ajis.v24i1.415 

El-Gamal, M. A. (2006). Islamic Finance: Law, Economics, and Practice. Cambridge 
University Press. https://doi.org/10.1017/CBO9780511753756 

Fuad, M., Nik, M. S., Nik, A., Mustafa, A., Akhtarzaite, S., & Aziz, A. (t.t.). 
ISSUES OF BAI’ AL-’INAH IN THE CONTEMPORARY ISLAMIC 
FINANCIAL PRODUCTS AND ITS SOLUTIONS ACCORDING 
TO THE SHARIAH PRINCIPLES. South East Asia Journal of 
Contemporary Business, Economics and Law, 15. 

Hehsan, N., & Salamon, H. (2017). International Journal of Islamic and Civilizational 
Studies Bai’-Al-Inah Menurut Muamalat: Analisis Dari Perspektif Perisian 
Aplikasi. http://jurnalumran.utm.my/index.php/umran 



Rekontruksi Konsep Bai’ Al-’Inah dan Relevansinya terhadap Pengembangan Produk Keuangan Syariah Modern …| 83 

 

Ibn Taymiyyah, T. (1995). Majmū‘ al-Fatāwā (Vol 29). King Fahd Complex for 
Printing the Holy Qur’an. 

Kamali, M. H. (2008). Shari‘ah Law: An Introduction. Oneworld Publications. 
Komarudin, P., & Hidayatullah, M. S. (2021). Analisis Qiyās Transaksi Tawarruq 

dengan Bai’ al-’Īnah. NUKHBATUL ’ULUM: Jurnal Bidang Kajian Islam, 
7(1), 59–79. https://doi.org/10.36701/nukhbah.v7i1.317 

Mansoori, M. T. (2011). Use of Hiyal in Islamic Finance and its Sharī´ah 
Legitimacy. Journal of Islamic Business and Management, 1(1), 69–92. 

Nurhikmah, A., Madani, F., Fauzan, M., & Januri, S.-H. (2025). Implementasi 
Akad Bai ’ al- ‘ Inah Dalam Praktek Ekonomi Islam Di Malaysia 
Perpektif Ulama Kontemporer. J-CEKI: Jurnal Cendekia Ilmiah, 4(5), 
2348–2360. 

Nurseha. (2015). HILAH BAI’ AL-’INAH DALAM FATWA DEWAN 
SYARI’AH NASIONAL NOMOR: 31/DSN-MUI/VI/2002 
TENTANG PENGALIHAN UTANG. uin sunan kalijaga. 

Pamungkas, muchtar, & HUda, M. (2021). BAY‘AL-I>NAH DALAM 
PEMIKIRAN IMAM SYAFI’I DAN IMAM MALIK (Sebuah Kajian 
Perbandingan). Jurnal Antologi Hukum, Vol. 1, No. 1, juli. 

Prasetiawan. (2023). IMPLEMENTASI BAI’ AL-INAH DAN KAFALAH-
IJARAH DALAM SYARIAH CHARGE CARD. 

Rijal Fadli, M. (2021). Memahami desain metode penelitian kualitatif. 21(1), 33–54. 
https://doi.org/10.21831/hum.v21i1 

Robbani, S., Ridlwan Hambali, M., Abdulloh Hafith, M., Hidayat, W., Nahdlatul 
Ulama Sunan Giri, U., & Tinggi Ekonomi dan Bisnis Islam Al Rosyid, S. 
(t.t.). Legislasi infisakh akad: Studi konversi akad shirkah dengan akad 
bai’ di BSI Cabang Bojonegoro. Jurnal Hukum Islam, 10(2), 206–216. 
https://doi.org/10.55210/assyariah.v10i2.1718 

Schryen, G. (2015). Writing Qualitative IS Literature Reviews—Guidelines for 
Writing Qualitative IS Literature Reviews—Guidelines for Synthesis, 
Interpretation, and Guidance of Research. Communications of the Association 
for Information Systems Volume, 37(1), 286–325. 
https://doi.org/10.2139/ssrn.5250701 

Setiyadi, alif, & Aris, S. (2023). ANALYSIS OF THE PERMISSIBILITY OF 
BAI’ AL-’INAH TRANSACTIONS ACCORDING TO THE SHAFI’I 
SCHOOL OF THOUGHT AND ITS IMPLEMENTATION IN 
MALAYSIA. JURISTA: Jurnal Hukum dan Keadilan, Vol.7, No. 2. 

Silmi, D., & Anshor, A. (2025). BAI’ ’INAH SEBAGAI INSTRUMEN 
PEMBIAYAAN: ANALISIS TERHADAP TUJUAN, MEKANISME, 
DAN IMPLIKASINYA. Dalam Jurnal Ekonomi Syariah: Eksy E-ISSN 
(Vol. 01, Nomor 02). http://e-journal.stai-iu.ac.id/index.php/eksy 



84 | Tegar Eefrizal, Muahamad Zen	

 

Syahrizal, & Zen, M. (2024). ANALISIS FIQIH MUAMALAH 
KONTEMPORER DALAM TRANSAKSI JUAL BELI ONLINE. 
Jurnal Syariah dan Ekonomi Islam, 2(2), 161–170. 
https://doi.org/10.71025/vdk19e81 

Wanzah, A. T., & Hamang, N. (t.t.). Volume 4 November 2022 BAI’INAH 
MENURUT IMAM SYAFI’I DAN RELEVANSINYA DENGAN 
AKAD PERBANKAN SYARIAH. 

Wanzah, A. T., & Hamang, N. (2022). BAI’INAH MENURUT IMAM SYAFI’I 
DAN RELEVANSINYA DENGAN AKAD PERBANKAN 
SYARIAH. Banco, 4(11). 

Warang, Z. (2023). Menganalisis Bai Al-Inah Dalam Lembaga Keuangan Syariah. 
MASHLAHAH: Journal of Islamic Economics, 1(1), 52–63. 

ZA, I. (2021). Concept & Application of Baiʻ al-Īnah in Islamic Banking in 
Indonesia and Malaysia. Varia Justicia, 16(2), 80–94. 
https://doi.org/10.31603/variajusticia.v16i2.4164 

  


