Jurnal
AICONOMIA

AICONOMIA:

Jurnal Hukum Ekonomi Syariah

Vol.4, No.2, December 2025, pp. 70-84

ISSN: 2985-5780

DOILI: https://doi.org/10.32939/acm.v4il.6140

Website: https://ejournal.iainkerinci.ac.id/index.php/aiconomia

Rekontruksi Konsep Bai’ Al-’Inah dan Relevansinya
terhadap Pengembangan Produk Keuangan Syariah
Modern

Tegar Efrizal', Muhamad Zen?

Universitas Islam Negri Syarif Hidayatullah Jakarta, Indonesia

JL Ir H. Juanda No.95, Ciputat, Kec. Ciputat Tim., Kota Tangerang Selatan, Banten 15412.
Indonesia

Article Info Abstract
Publish : 30-12-2025 Bai' al-'Inah is a concept in muamalah figh that still causes incidents,
especially in modern sharia financial practices. Formally, this
Keyword transaction takes the form of two valid sale and purchase contracts, but
Bai’ Al-Inah. Fiah substantially it is often seen as resembling an interest-bearing loan, thus
ai nah, Fiq . . . . o
potentially containing elements of usury. This study aims to analyze Bai
al-'Tnah comparatively between the views of classical scholars, especially
Imam al-Syafi'i in al-Umm and Ibn Taymiyyah in Majma' al-Fatawa, and
contemporary fatwas of the National Sharia Council of the Indonesian
Ulema Council (DSN-MUI), especially Fatwa No. 04/DSN-
E-mail: MUI/IV/2000 and Fatwa No. 31/DSN-MUI/VI/2002. This study
efrizaltegar08(@gmail.com  uses a qualitative method with a library research approach, through
zen@uinjkt.ac.id thematic analysis of relevant classical and contemporary literature. The
results of the study indicate that Imam al-Syafi'i tends to allow Bai' al-
'Inah formally as long as the pillars and conditions of the contract are
fulfilled without any hidden conditions, while Ibn Taymiyyah firmly
rejects the practice of being divided because it is a usury that deviates
from the maqasid al-syariah. Meanwhile, the DSN-MUI implicitly
rejects Bai' al-'Inah in Islamic financial practices in Indonesia, although
in certain contexts it allows mechanisms that resemble Bai' al-'Inah on
the basis of greater public interest considerations. This study confirms
that Bai' al-'Inah is not only a matter of formal legality, but also a moral,
social, and ethical issue in the Islamic financial system. Thus, the
development of modern Islamic finance should not stop at the formal
fulfillment of the contract, but also focus on containing the maqasid al-
syariah in order to realize justice and economic welfare.

This is an open access atticle distributed under the Creative @
Commons Attribution License, which permits unrestricted use,
distribution, and reproduction in any medium, provided the original

work is properly cited.

Muamalah, Keuangan
Syariah Modern

Pendahuluan

Figh klasik merupakan salah satu pilar utama dalam memahami dan
mengembangkan praktik ekonomi Islam, termasuk dalam konteks muamalah dan
transaksi keuangan. Salah satu konsep penting yang menjadi bahan perdebatan di
kalangan fuqaha klasik adalah Bai‘ al-‘Inah, yaitu praktik jual beli yang pada dasarnya
menyerupai pinjaman berbunga, namun dikemas dalam bentuk dua transaksi jual
beli yang sah secara lahiriah (Mansoori, 2011). Dalam praktiknya, Bai® al-‘Inah
dilakukan ketika seseorang menjual suatu barang secara kredit kepada pihak lain,
kemudian membelinya kembali secara tunai dengan harga yang lebih rendah.

70


mailto:efrizaltegar08@gmail.com
mailto:zen@uinjkt.ac.id
https://doi.org/10.32939/acm.v4i1.6140
https://ejournal.iainkerinci.ac.id/index.php/aiconomia/

Rekontruksi Konsep Bai’ Al-Tnah dan Relevansinya terhadap Pengembangan Produk Kenangan Syariah Modern ... | 71

Meskipun secara formal tampak sebagai transaksi jual beli, substansi ekonominya
dianggap mengandung unsur riba karena menghasilkan tambahan tanpa dasar
transaksi riil (Warang, 2023). Oleh sebab itu, para ulama berbeda pendapat tentang
keabsahannya. Perdebatan dalam konteks bai’ al-inah menunjukkan dinamika
pemikiran figh klasik dalam menghadapi persoalan ekonomi yang kompleks (Al-
Zubhaili, 2000).

Dalam konteks modern, perdebatan mengenai Bai® al-‘Inah kembali
mencuat seiring dengan perkembangan industri keuangan syariah yang berupaya
menawarkan produk kompetitif namun tetap sesuai prinsip syariah. Banyak
lembaga keuangan syariah di berbagai negara, terutama di Malaysia, memanfaatkan
struktur Bai‘ al-Inah dalam produk pembiayaan konsumen, seperti Islamic personal
financing atau credit card Islam (Nurhikmah dkk., 2025). Namun, praktik ini menuai
kritik dari sejumlah ulama dan akademisi yang menilai bahwa meskipun secara
formal sesuai syariah, substansinya tetap menyerupai transaksi berbasis bunga(Fuad
dkk., t.t.). Mereka berpendapat bahwa penerapan Bai‘ al-‘Inah bertentangan dengan
semangat maqasid al-shariah, yang menekankan keadilan dan kesejahteraan sosial.
Sebaliknya, pihak yang mendukung menilai bahwa selama akad dilakukan dengan
benar dan tidak disertai syarat tersembunyi yang melanggar hukum syariah, maka
transaksi tersebut tetap sah dan dapat diterapkan secara kontekstual (Dusuki &
Abdullah, 2017).

Kontroversi Bai® al-‘Inah juga mencerminkan ketegangan epistemologis
antara pendekatan tekstual dan substansial dalam figh muamalah (Syahrizal & Zen,
2024). Pendekatan tekstual lebih menitikberatkan pada keabsahan formal akad
berdasarkan lafaz dan prosedur hukum, sedangkan pendekatan substansial menilai
berdasarkan tujuan dan akibat ekonomi yang ditimbulkan. Dalam keuangan syariah
kontemporer, hal ini menimbulkan perbedaan antara otoritas syariah di berbagai
yurisdiksi. Misalnya, dalam fatwa Dewan Syariah Nasional (DSN) Fatwa Nomor
04/DSN-MUI/IV/2000 sudah jelas bahwasanya bank dan nasabah hatus
melakukan akad murabahah yang bebas dari riba. sementara Bank Negara Malaysia
mengizinkannya dengan batasan tertentu. Perbedaan ini mencerminkan bagaimana
konteks sosial, ekonomi, dan regulasi memengaruhi fatwa dan implementasi hukum
Islam dalam praktik keuangan modern (Kamali, 2008).

Oleh karena itu, memahami Bai‘ al-‘Inah tidak hanya sebatas pada legalitas
figh klasik, tetapi juga pada implikasi etis dan ekonominya dalam sistem keuangan
syariah kontemporer. Kajian yang mendalam terhadap konsep ini menjadi penting
agar lembaga keuangan syariah tidak hanya fokus pada kepatuhan formal terhadap
hukum, tetapi juga pada pemenuhan tujuan syariah yang hakiki, yaitu keadilan,
kemaslahatan, dan keseimbangan. Dengan demikian, perdebatan tentang Bai‘ al-
‘Inah membuka ruang refleksi kritis terhadap arah perkembangan keuangan Islam
modern apakah ia hanya bertransformasi secara teknis, atau benar-benar
menghadirkan alternatif sistem keuangan yang adil dan beretika. Penelitian ini



72 | Tegar Eefrizal, Muahamad Zen

diharapkan dapat memberikan kontribusi konseptual dan praktis bagi
pengembangan produk keuangan syariah yang tidak sekadar shariah-compliant,
tetapi juga shariah-based sesuai nilai-nilai Islam yang autentik.

Dari berbagai Penelitian terdahulu cenderung hanya memfokuskan pada
Bai‘ al-‘Inah dari sudut pandang legalitas formal atau hukum yang berlaku, tanpa
melakukan analisis yang mendalam mengenai kaitannya dengan maqasid al-shariah,
yang meliputi keadilan, kemaslahatan, dan integritas dalam ekonomi(Ayu Puspita
Ningrum dkk., 2025).

Sedangkan pada penelitian ini akan berfokus pada Analisis komparatif
antara pandangan ulama klasik (Imam al-Syafi'i dan Ibnu Taimiyah) dan fatwa
kontemporer (DSN-MUI) DSN No. 04/DSN/MUI/IV/2000 dan Fatwa DSN
No. 31/DSN/MUI/VI/2002 untuk mengkaji Bai' al-'Inah tidak hanya sebagai isu
hukum, tetapi juga sebagai isu moral dan sosial dalam keuangan Islam modern.
Dengan demikian, penelitian ini memberikan kontribusi baru berupa sintesis
konseptual antara nilai-nilai etika fikih klasik dan praktik keuangan Islam
kontemporer, yang sebelumnya belum pernah dikaji secara integratif oleh penelitian

lain.

Metode

Penelitian ini akan menggunakan metode penelitian kualitatif pendekatan
library research dengan pengambilan data bersumber dari literatur-literatur yang
relevan dan akan di analisa secara tematik berkaitan dengan pemahaman mendalam
mengenai Bai‘ al-‘Inah menurut imam Syaf1’i dalam kitab Al-Umm dan dalam kitab
Majmau‘ al-Fatawa yang disusun oleh Ibnu Taymiyah serta Fatwa DSN MUI dan
dari jurnal terkait Implikasinya terhadap Kontroversi Produk Keuangan Syariah
Modern, semua sumber teori yang terkait bersumber dari buku, jurnal nasional dan
internasional, serta artikel-artikel terkait. Adapun menurut Schryen library research
Didefinisikan sebagai pendekatan penelitian kualitatif yang mengutamakan
pengumpulan, sintesis, serta penafsiran data sekunder yang berasal dari sumber
akademis, seperti jurnal, buku, dan artikel ilmiah(Rijal Fadli, 2021). Strategi ini
diterapkan untuk membangun struktur teoretis dan menemukan kekosongan dalam
penelitian. Penelitian perpustakaan meliputi analisis berulang untuk secara kritis
menggabungkan hasil literatur, memberikan wawasan baru tanpa harus
menggunakan data primer dari lapangan (Schryen, 2015).

Hasil dan Pembahasan
Konsep dan Mekanisme Bai‘ al-‘Inah Menurut Pandangan Fiqh Klasik
Berdasarkan Pendapat Imam al-Syafi‘i dalam al-Umm Juz 3

Dalam al-Umm Juz 3, Imam al-Syafi‘i menjelaskan bahwa Bai‘ al-‘Inah
merupakan bentuk jual beli yang dilakukan melalui dua transaksi yang sah secara
syariat, meskipun secara substansi dapat menyerupai pinjaman berbunga. Transaksi



Rekontruksi Konsep Bai’ Al-’Inah dan Relevansinya terhadap Pengembangan Produk Kenangan Syariah Modern ... 73

pertama adalah penjualan barang secara kredit dengan harga lebih tinggi, kemudian
transaksi kedua adalah pembelian kembali barang tersebut secara tunai dengan
harga lebih rendah(al-Syafii, 2015). Menurut al-Syafii, kedua akad tersebut
dianggap sah selama dilakukan secara terpisah dan tidak ada kesepakatan
tersembunyi yang menjadikan transaksi itu sebagai sarana untuk memperoleh
tambahan dari pinjaman (Wanzah & Hamang, 2022). Oleh karena itu, keabsahan Bai’
al-‘Inah menurut mazhab Syafi‘i didasarkan pada terpenuhinya rukun dan syarat
jual beli, bukan pada niat tersembunyi para pihak (Al-Syafi, 1990). Dengan demikian,
Imam al-Syafi‘i memisahkan antara aspek lahiriah akad dan maksud batin pelaku
transaksi. Pendekatan ini menekankan pentingnya bentuk formal hukum dalam
menentukan keabsahan suatu akad(Silmi & Anshor, 2025). Perspektif ini kemudian
menjadi dasar bagi sebagian ulama Syafi‘iyyah yang membolehkan praktik Bai‘ al-
‘Inah dalam konteks tertentu. Namun demikian, Imam al-Syafil tetap
mengingatkan bahwa setiap transaksi harus bebas dari tipu daya terhadap hukum
syariat.

Imam al-Syafi‘i dalam al-Umm menegaskan bahwa selama tidak ada syarat
yang mengikat antara dua akad tersebut, maka transaksi tersebut tidak termasuk
dalam kategori riba. Dalam pandangan beliau, riba hanya dapat terjadi apabila
terdapat kesepakatan yang secara eksplisit mensyaratkan tambahan tanpa dasar
pertukaran riil. Oleh karena itu, transaksi jual beli yang memenuhi rukun dan syarat
secara formal tetap sah, meskipun hasil akhirnya menyerupai pinjaman
berbunga(Robbani dkk., t.t.). Pendekatan yuridis-formal ini mencerminkan karakter
mazhab Syafi‘i yang berhati-hati dalam menilai niat pelaku transaksi yang tidak
dapat dibuktikan secara hukum. Dalam konteks figh muamalah, al-Syafi‘i menilai
bahwa larangan riba tidak boleh diperluas tanpa dasar nash yang jelas, karena hal
itu dapat menghambat kebebasan bertransaksi yang dibenarkan syariat (Al-Syafif,
1990). Namun demikian, beliau juga mengingatkan agar umat Islam tidak
menggunakan celah hukum untuk menghalalkan praktik riba secara terselubung.
Dengan demikian, Bai‘ al-‘Inah dalam pandangan al-Syafi‘i berada di wilayah abu-
abu antara kebolehan formal dan potensi penyimpangan moral.

Lebih lanjut, Imam al-Syafi‘i menjelaskan bahwa Bai‘ al-‘Inah tidak dapat
dianggap sebagai bentuk penipuan hukum selama akad dilakukan dengan penuh
kesadaran dan tanpa unsur paksaan. Menurut beliau, keabsahan akad dalam figh
Islam bergantung pada terpenuhinya unsur ridha antara pihak yang
bertransaksi(Setiyadi & Aris, 2023). Dengan adanya kerelaan dan kesepakatan yang
sah, transaksi tersebut tetap memiliki kekuatan hukum yang mengikat. Dalam al-
Umm, al-Syafi‘i mengutip kaidah figh, “al-‘ibrah fi al-‘uqud bi al-lafzhi wa al-ma‘ani
al-zahirah, la bi al-niyyat al-batinah,” yang berarti bahwa penilaian suatu akad
didasarkan pada lafaz dan makna lahiriah, bukan pada niat tersembunyi (Al-Syafif,
1990). Prinsip ini menjadi pembeda antara pendekatan al-Syafi‘i dengan mazhab lain
seperti Malikiyah dan Hanabilah yang lebih menekankan substansi daripada bentuk.



74 | Tegar Eefrizal, Muahamad Zen

Dalam konteks modern, pandangan ini sering digunakan sebagai dasar pembenaran
bagi produk keuangan syariah yang memiliki struktur kompleks namun tetap
berlandaskan akad sah.

Meskipun demikian, al-Syafii tidak menutup kemungkinan adanya
penyalahgunaan Bai‘ al-‘Inah untuk tujuan yang bertentangan dengan syariah. Ia
menegaskan bahwa jika dua pihak secara sengaja merancang transaksi untuk
memperoleh keuntungan dari pinjaman berbunga, maka hukumnya menjadi haram
karena termasuk dalam kategori hilah yang tercela(Wanzah & Hamang; t.t.). Dalam
hal ini, Imam al-Syafii memisahkan antara keabsahan hukum dan kesempurnaan
etika transaksi. Artinya, suatu transaksi mungkin sah secara hukum, tetapi tetap
makruh atau bahkan haram dari sisi moralitas apabila dimaksudkan untuk diadikan
hilah riba atau merekayasa hukum(Hehsan & Salamon, 2017). Dengan demikian,
pendekatan al-Syafii tidak sepenuhnya bebas nilai, melainkan menuntut
keseimbangan antara formalisme hukum dan integritas niat pelaku (Al-Syafi4, 1990).
Hal ini menunjukkan bahwa figh klasik memiliki kedalaman etis yang relevan untuk
diadaptasi dalam sistem keuangan syariah masa kini.

Pendekatan Imam al-Syafii terhadap Bai‘ al-‘Inah juga didasari oleh
pandangannya terhadap konsep kepemilikan dan pertukaran nilai dalam Islam.
Menurutnya, selama terjadi perpindahan hak milik secara sah dan riil antara dua
pihak, maka transaksi tersebut tidak dapat dikategorikan sebagai riba(al-Syafi‘,
2015). Ia menolak pandangan yang menilai hasil ekonomi serupa sebagai bukti
pelanggaran, karena dalam figh, yang menjadi ukuran utama adalah mekanisme
akad, bukan hasil akhir ekonomi(Pamungkas & Huda, 2021). Oleh sebab itu, Bai‘
al-‘Inah tetap dianggap sah selama memenuhi ketentuan syariah formal tanpa syarat
tersembunyi. Namun, al-Syafii tetap menekankan pentingnya kejujuran dan
transparansi dalam transaksi agar tidak menimbulkan fitnah dan keraguan publik
(Al-Syafii, 1990). Dengan kata lain, aspek moral dan sosial tetap menjadi
pertimbangan meski tidak menentukan keabsahan hukum.

Pemikiran al-Syafi‘i tentang Bai® al-‘Inah kemudian menjadi dasar bagi
penerapan beberapa model pembiayaan di lembaga keuangan syariah modern. D1
Malaysia, misalnya, model ini dijadikan rujukan untuk produk pembiayaan
konsumen berbasis Bay‘ al-‘Inah(ZA, 2021). Pendekatan ini dinilai sesuai dengan
prinsip formal akad jual beli meskipun hasilnya menyerupai pinjaman dengan bunga
tetap. Namun, sejumlah ulama kontemporer mengkritik penerapan pandangan ini
karena dianggap tidak sejalan dengan maqasid al-shariah. Mereka berpendapat
bahwa justifikasi formal semacam itu dapat melemahkan nilai moral dan keadilan
dalam transaksi keuangan Islam (Dusuki & Abdullah, 2017). Perdebatan ini
menunjukkan bahwa interpretasi terhadap al-Syafil tidak dapat dilepaskan dari
konteks sosial dan ekonomi yang melingkupinya.

Dengan demikian, pandangan Imam al-Syafi‘i dalam al-Umm menunjukkan
keseimbangan antara kepatuhan terhadap bentuk hukum dan perhatian terhadap



Rekontruksi Konsep Bai’ Al-Tnah dan Relevansinya terhadap Pengembangan Produk Kenangan Syariah Modern ... | 75

etika transaksi. Ia tidak secara mutlak membolehkan Bai‘ al-‘Inah, tetapi membuka
ruang kebolehan dengan syarat tertentu yang ketat. Pemikiran ini menegaskan
bahwa figh Islam tidak kaku, melainkan kontekstual dan terbuka terhadap
interpretasi yang mempertimbangkan niat, konteks, dan kemaslahatan. Dalam
konteks keuangan syariah modern, pandangan ini menimbulkan perdebatan antara
otoritas yang menekankan kepatuhan formal dan mereka yang menekankan nilai-
nilai substansial syariah. Oleh karena itu, memahami pandangan al-Syafi‘i menjadi
penting agar lembaga keuangan syariah tidak terjebak dalam formalisme hukum
yang mengabaikan tujuan moral Islam.

Argumentasi Ibn Taymiyyah dalam Majmu*‘ al-Fatawa Juz 29 Mengenai Bai‘
al-‘Inah dan Kaitannya dengan Praktik Hilah Riba

Ibn Taymiyyah dalam Majmu‘ al-Fatawa Juz 29 memberikan kritik keras
terthadap praktik Bai‘ al-‘Inah, yang menurutnya merupakan bentuk hilah atau
rekayasa hukum untuk menghalalkan riba. Ia menegaskan bahwa meskipun
transaksi tersebut tampak sah secara lahiriah, substansinya tidak lain adalah
pinjaman berbunga yang dilarang oleh syariat. Menurut Ibn Taymiyyah, inti dari
hukum Islam bukan hanya pada bentuk akad, tetapi pada tujuan dan akibat
ckonominya. Apabila suatu transaksi bertujuan menghasilkan keuntungan dari
pinjaman uang tanpa adanya pertukaran manfaat riil, maka hakikatnya termasuk
riba (Ibn Taymiyyah, 1995). Ia mengkritik para fuqaha yang terlalu fokus pada bentuk
formal tanpa memperhatikan substansi moral dari transaksi. Bagi Ibn Taymiyyah,
syariah diturunkan untuk menegakkan keadilan, bukan untuk diakali melalui
mekanisme hukum yang manipulatif. Oleh karena itu, Bai‘ al-‘Inah dianggap
bertentangan dengan semangat maqasid al-shariah.

Lebih jauh, Ibn Taymiyyah menyoroti bahwa praktik Bai al-Inah pada
masa klasik sering digunakan oleh pihak-pihak yang ingin mendapatkan keuntungan
cepat tanpa terlibat dalam aktivitas ekonomi produktif(Komarudin & Hidayatullah,
2021). Ia menegaskan bahwa hal ini merusak tujuan ekonomi Islam yang
menekankan pada keadilan distribusi dan pertumbuhan melalui perdagangan nyata.
Dalam Majmu‘ al-Fatawa, beliau menulis bahwa setiap transaksi yang hasilnya
identik dengan riba harus ditolak meskipun dilakukan dengan akad jual beli formal
(Ibn Taymiyyah, 1995). Ia memandang Bai‘ al-‘Inah sebagai cara licik untuk menutupi
praktik riba di balik bentuk yang tampak halal. Menurutnya, hukum syariah tidak
hanya melarang bentuk riba yang eksplisit, tetapi juga setiap upaya untuk
mengelabui larangan tersebut. Oleh karena itu, Ibn Taymiyyah menyerukan agar
ulama dan wumat berhati-hati terhadap bentuk-bentuk hilah yang dapat
menjerumuskan mereka ke dalam praktik riba terselubung.

Dalam argumentasinya, Ibn Taymiyyah menggunakan pendekatan
magqasidiyyah (tujuan hukum) yang menekankan esensi dan hikmah dari setiap
ketentuan syariah. Ia berpendapat bahwa hukum Allah tidak mungkin bertentangan



76 | Tegar Eefrizal, Muahamad Zen

antara teks dan tujuan moralnya. Oleh sebab itu, meskipun Bai‘ al-‘Inah memenuhi
rukun jual beli secara formal, ia tetap dianggap tidak sah jika bertentangan dengan
maqasid larangan riba. Ibn Taymiyyah menilai bahwa bentuk-bentuk transaksi
seperti ini merupakan penyelewengan terhadap nilai-nilai dasar keadilan dalam
Islam (Ibn Taymiyyah, 1995). Ia bahkan menegaskan bahwa ulama yang
membolehkan Bai® al-‘Inah telah terjebak dalam formalisme hukum yang tidak
memahami hakikat larangan riba. Pendekatan Ibn Taymiyyah yang substantif
kemudian menjadi inspirasi bagi reformis Islam kontemporer dalam
mengembangkan keuangan syariah berbasis nilai etika, bukan sekadar bentuk
hukum.

Selain itu, Ibn Taymiyyah menilai bahwa praktik Bai® al-Inah memiliki
dampak sosial yang merusak. Ia menyebut bahwa transaksi tersebut dapat
memperluas kesenjangan ekonomi, karena memberi keuntungan pada pihak
pemodal tanpa kontribusi produktif terhadap masyarakat(Prasetiawan, 2023).
Dalam pandangannya, sistem seperti ini bertentangan dengan prinsip keadilan
distributif yang diusung Islam. Oleh karena itu, ia menegaskan bahwa keuntungan
yang diperoleh melalui Bai‘ al-‘Inah bukanlah hasil usaha yang sah, tetapi bentuk
penindasan ekonomi terhadap pihak yang lemah (Ibn Taymiyyah, 1995). Pemikiran
ini menegaskan bahwa figh muamalah tidak hanya mengatur hubungan kontraktual,
tetapi juga berfungsi sebagai instrumen keadilan sosial. Dengan demikian, Bai‘ al-
‘Inah bukan sekadar masalah hukum, melainkan masalah moral dan sosial yang
sertus.

Lebih lanjut, Ibn Taymiyyah menghubungkan Bai‘ al-‘Inah dengan kategori
hilah riba, yaitu strategi yang digunakan untuk menghindari hukum larangan riba
secara formal, tetapi tetap mencapai efek ckonominya. Ia menilai bahwa
penggunaan hilah seperti ini tidak dibenarkan karena bertentangan dengan maqasid
al-shariah. Dalam Majmu‘ al-Fatawa, beliau menulis bahwa Allah melarang riba
bukan hanya karena bentuknya, tetapi karena efek sosial dan moral yang
ditimbulkannya (Ibn Taymiyyah, 1995). Oleh sebab itu, setiap bentuk transaksi yang
menimbulkan akibat ekonomi serupa dengan riba harus diperlakukan sama.
Pendekatan ini menekankan pentingnya niat dan substansi dalam penilaian hukum
Islam. Hal ini menjadi krittkk mendasar terhadap pandangan ulama yang
membolehkan Bai‘ al-‘Inah atas dasar keabsahan formal(ali, 2019).

Pemikiran Ibn Taymiyyah kemudian memengaruhi tokoh-tokoh setelahnya
seperti Ibn al-Qayyim dan ulama Hanabilah modern yang menolak segala bentuk
transaksi yang menyerupai riba (Arsela & Zen, 2025). Pendekatannya yang kritis
terhadap hilah menjadikannya salah satu ulama yang paling tegas dalam menolak
manipulasi hukum. Dalam konteks keuangan Islam modern, argumen Ibn
Taymiyyah menjadi dasar bagi banyak lembaga fatwa untuk menolak struktur Bai
al-‘Inah dalam produk keuangan syariah. Pendekatan nilai yang diusungnya
menginspirasi Dewan Syariah Nasional (DSN-MUI) dalam menetapkan kebijakan



Rekontrusi Konsep Bai’ Al-’Tnah dan Relevansinya terhadap Pengembangan Produk Kenangan Syariah Modern ... | 77

yang menekankan kesesuaian substansi dengan tujuan hukum Islam (Kamali, 2008).
Oleh karena itu, pemikiran Ibn Taymiyyah dianggap relevan sebagai dasar etika
dalam pengembangan keuangan Islam masa kini.

Pada akhirnya, Ibn Taymiyyah menegaskan bahwa kemurnian sistem
keuangan Islam hanya dapat terjaga apabila prinsip keadilan dan kejujuran
ditegakkan di atas semua bentuk formal hukum. Ia mengingatkan bahwa riba tidak
dapat dihalalkan melalui pergantian istilah atau bentuk akad semata. Hukum syariah
harus dipahami sebagai sarana untuk mencapai keadilan ekonomi, bukan sekadar
peraturan teknis. Dengan demikian, Bai‘ al-‘Inah dalam pandangan Ibn Taymiyyah
merupakan bentuk penyimpangan terhadap prinsip tauhid dalam ekonomi, karena
menempatkan keuntungan duniawi di atas kejujuran spiritual. Pemikiran ini
menegaskan bahwa syariah bukan sekadar sistem hukum, tetapi juga panduan moral
yang membentuk perilaku ekonomi manusia (Ibn Taymiyyah, 1995).

Pandangan Dewan Syariah Nasional Majelis Ulama Indonesia (DSN-MUTI)
Bai‘ al-‘Inah

Dalam fatwa Dewan Syariah Nasional Majelis Ulama Indonesia (DSN-
MUI) memang tidak ada secara spesifik membahas tentang bai’ al-inah, tetapi
didalam fatwa DSN No. 04/DSN/MUI/IV /2000 secara tegas mengakatan bahwa
bank dan nasabah harus melakukan akad murabahah yang bebas dari riba. Maka
secara analiss DSN MUI menolak penggunaan Bai‘ al-‘Inah dalam sistem keuangan
syariah di Indonesia kerena menyerupai rekayasa hukum. dan didalam fatwa DSN
MUI ada kemiripan antara fatwa No.31/DSN/MUI/VI/2002 dengan hilah riba
atau rekayasa hukum(Nurseha, 2015).

Dalam thesis yang disusun oleh Nurseha yang berjudul Hilah Bai’ al-’Inah
dalam Fatwa Dewan Syari’ah Nasional No.31/DSN/MUI/VI/2002 Thesis
tersebut meneliti tentang kemiripan Fatwa Dewan Syari‘ah Nasional Majelis Ulama
Indonesia (DSN-MUI) Nomor 31/DSN-MUI/VI/2002 dengan bai’ al-inah. Hal
mengatur mekanisme pengambilalihan (take over) pembiayaan dari lembaga
keuangan konvensional ke lembaga keuangan syari‘ah sebagai upaya mengalihkan
transaksi berbasis bunga menuju pembiayaan berbasis akad syari‘ah. Fatwa tersebut
menawarkan empat alternatif mekanisme pengalihan utang, yang pada praktiknya
melibatkan rangkaian akad, antara lain qard dan dua akad murabahah. Dari
perspektif hukum perbankan, akad-akad tersebut merupakan bentuk akad yang
lazim digunakan dan secara formal memenuhi rukun serta syarat akad syari‘ah.
Namun, jika ditinjau secara komprehensif, mekanisme tersebut menunjukkan
adanya pelunasan utang melalui skema jual beli, yang secara substantif menyerupai
pola bai‘ al-‘inah(Nurseha, 2015).

Indikasi penggunaan bai‘ al-‘inah dalam mekanisme take over pembiayaan,
khususnya pada Alternatif I, II, dan IV dalam fatwa tersebut, menimbulkan
perdebatan di kalangan ulama. Sebagian ulama menilai bahwa skema tersebut



78 | Tegar Eefrizal, Muahamad Zen

termasuk bentuk bai® al-‘inah yang dilarang, karena berpotensi menjadi sarana
penyamaran transaksi riba melalui jual beli. Perbedaan pandangan mazhab pun
muncul, di mana mazhab Maliki, Hanbali, dan Imam Abu Hanifah menolak
keabsahan bai‘ al-‘inah, sementara mazhab Syafi‘, Zahiri, serta sebagian ulama
Hanafiyah membolehkannya atau memandangnya sebagai makruh, selama tidak
terdapat syarat yang secara eksplisit mengikat dua akad tersebut(Nurseha, 2015)
Penelitian kepustakaan dengan pendekatan normatif-filosofis ini menelaah
bai‘ al-‘inah dalam Fatwa DSN-MUI Nomor 31/DSN-MUI/VI/2002 dengan
merujuk pada teori maqasid al-shari‘ah. Hasil penelitian menunjukkan bahwa DSN-
MUI dalam menetapkan fatwa tersebut menggunakan metode tarjihi, yaitu memilih
pendapat ulama terdahulu yang dinilai paling kuat dan relevan dengan konteks
kekinian. Penggunaan akad bai‘ al-‘inah dalam fatwa ini dapat dipahami sebagai
bentuk hilah yang bertujuan mencapai kemaslahatan yang lebih besar, yakni
menghentikan praktik pembiayaan berbasis riba. Oleh karena itu, meskipun secara
figh sebagian ulama menilai bai‘ al-‘inah sebagai akad yang makruh atau terlarang,
pertimbangan kemaslahatan dan tujuan syari‘ah menjadikan penerapannya dalam
konteks pengalihan utang ini dapat diterima secara terbatas(nurseha, 2015).

Kategorisasi Bai‘ al-‘Inah dalam Praktik Modern sebagai Bentuk Hilah Riba
Berdasarkan Analisis Komparatif antara Pandangan al-Syafi‘i, Ibn
Taymiyyah, dan Fatwa DSN-MUI

Dalam analisis komparatif antara pandangan Imam al-Syafii, Ibn
Taymiyyah, dan fatwa DSN-MUI No31/DSN-MUI/VI/2002 dan No.
04/DSN/MUI/IV/2000, tampak bahwa Bai‘ al-‘Inah menempati posisi yang
berbeda dalam spektrum interpretasi hukum Islam. Imam al-Syafi‘i menilai sahnya
Bai‘ al-Inah selama terpenuhi rukun dan syarat jual beli tanpa syarat tersembunyi,
sedangkan Ibn Taymiyyah menolaknya karena mengandung hilah riba. DSN-MUI
sejalan dengan Ibn Taymiyyah dengan menegaskan bahwa praktik tersebut
bertentangan dengan maqasid al-shariah dan keadilan ekonomi. Ketiga pandangan
ini mencerminkan adanya ketegangan epistemologis antara legal-formalisme dan
substansialisme dalam figh muamalah. Dalam konteks keuangan modern,
perbedaan tersebut menjadi semakin penting karena praktik Bai® al-‘Inah sering
digunakan dalam produk pembiayaan yang menyerupai sistem bunga konvensional.
Oleh sebab itu, analisis komparatif ini menyoroti perbedaan dasar metodologis dan
tujuan antara ketiga pendekatan tersebut (Kamali, 2008). Pendekatan ini
memperlihatkan bahwa keabsahan formal tidak selalu identik dengan keabsahan
moral dalam perspektif syariah.

Jika ditinjau dari pandangan Imam al-Syafi‘i, Bai‘ al-‘Inah termasuk transaksi
yang sah karena memenuhi semua unsur akad jual beli: adanya penjual, pembeli,
barang, harga, dan ijab-qabul(Bdruddin, 2024). Menurutnya, syariah tidak dapat
membatalkan akad yang secara formal sah hanya karena niat tersembunyi.



Rekontruksi Konsep Bai’ Al-’Inah dan Relevansinya terhadap Pengembangan Produk Kenangan Syariah Modern ... | 79

Pendekatan ini menunjukkan orientasi al-Syafi‘i terhadap kepastian hukum dan
kejelasan akad. Namun, pandangan ini sering diperdebatkan karena dapat
membuka ruang bagi penyalahgunaan hukum dalam bentuk hilah. Dalam praktik
modern, argumen al-Syafii dijadikan dasar oleh sebagian lembaga keuangan di
Malaysia untuk membenarkan produk Bay‘ al-‘Inah yang digunakan dalam
pembiayaan konsumen (Al-Syafii, 1990). Walau demikian, pandangan ini dikritik
karena lebih menekankan bentuk hukum daripada nilai substansi. Perbedaan ini
menunjukkan bahwa figh klasik tidak tunggal, melainkan plural dalam menafsirkan
prinsip syariah.

Sebaliknya, Ibn Taymiyyah mengkategorikan Bai‘ al-‘Inah sebagai bentuk
hilah riba, yaitu cara untuk mengelabui larangan riba dengan membungkusnya
dalam akad yang tampak halal. Dalam Majmu‘ al-Fatawa Juz 29, ia menegaskan
bahwa hukum Islam tidak hanya mengatur bentuk, tetapi juga tujuan dan akibat
dari transaksi. Dengan demikian, transaksi yang menghasilkan efek ekonomi serupa
dengan riba tetap dihukumi haram. Ibn Taymiyyah menganggap bahwa Bai‘ al-‘Inah
menodai prinsip keadilan dan mengarah pada eksploitasi pihak yang lemah dalam
ckonomi (Ibn Taymiyyah, 1995). Pendekatannya bersifat substansial dan bertujuan
menjaga kemurnian syariah dari manipulasi hukum. Oleh karena itu, pandangan
Ibn Taymiyyah sering digunakan oleh lembaga keuangan syariah kontemporer
untuk menolak praktik Bai‘ al-‘Inah. Perspektif ini menegaskan bahwa keuangan
Islam harus berlandaskan nilai moral, bukan sekadar kepatuhan prosedural.

Sementara itu, DSN-MUI didalam fatwanya tidak secara spesifik membahas
tentang bai’ al-inah, tetapi dalwam fatwa DSN No.04/DSN/MUI/IV2000
menegaskan bahwa bank dan nasabah harus melakukan akad murabahah yang
bebas dari riba. Dari pendapat Ibnu taymiyah menjelaskan bahwa Bai‘ al-‘Inah tidak
sesuai dengan prinsip syariah karena mengandung unsur tahil riba atau rekayasa
terhadap larangan bunga. Lembaga ini berpendapat bahwa setiap transaksi
keuangan harus didasarkan pada kegiatan ekonomi yang nyata dan menciptakan
nilai tambah bagi masyarakat. Dan didalam fatwa DSN MUI No. 31/DSN-
MUI/VI/2002 ada kemiripan dengan bai’ al-inah hal ini diperbolehkan untuk
kemaslahatan yang lebih besar, yaitu pengalihan hutang dari bank konvensional ke
bank syri’ah(Nurseha, 2015). Dengan demikian, transaksi yang hanya
memindahkan uang tanpa perpindahan barang riil dianggap bertentangan dengan
maqasid al-shariah. Fatwa DSN-MUI sejalan dengan pemikiran Ibn Taymiyyah
dalam menolak formalisme hukum yang mengabaikan tujuan moral ekonomi Islam
(DSN-MUI, 2000). Sikap ini menunjukkan orientasi etis dan sosial yang kuat dalam
sistem keuangan syariah Indonesia. Selain itu, fatwa tersebut menjadi pedoman bagi
lembaga keuangan agar tidak meniru sistem bunga konvensional dengan kemasan
akad syariah.

Perbandingan ketiga pandangan tersebut menunjukkan bahwa perbedaan
utama terletak pada dasar penilaian hukum. Imam al-Syafi‘i berfokus pada legalitas



80 | Tegar Eefrizal, Muahamad Zen

formal dan struktur akad, sedangkan Ibn Taymiyyah dan DSN-MUI meneckankan
substansi moral dan tujuan syariah. Dalam konteks modern, pendekatan Ibn
Taymiyyah dan DSN-MUI dianggap lebih relevan karena mampu mencegah praktik
eksploitasi ekonomi dan menjaga reputasi keuangan Islam. Sementara pendekatan
al-Syafi‘l tetap penting sebagai dasar keabsahan hukum, namun perlu dilengkapi
dengan perspektif maqasid agar tidak terjebak dalam legalisme semata (El-Gamal,
2006). Oleh sebab itu, dalam kategori hukum modern, Bai‘ al-‘Inah dapat
diklasifikasikan sebagai hilah riba apabila tujuannya adalah untuk memperoleh
keuntungan finansial tanpa aktivitas ekonomi produktif. Pendekatan ini membantu
menjaga keseimbangan antara kepastian hukum dan keadilan substansial.

Dalam praktik keuangan kontemporer, banyak lembaga di Malaysia masih
menggunakan struktur Bai® al-‘Inah dengan alasan efisiensi dan kebutuhan pasar.
Namun, di Indonesia, struktur tersebut tidak diterima karena dianggap
mengandung risiko keserupaan dengan sistem bunga. Otoritas seperti DSN-MUI
dan OJK lebih mendorong akad tawarruq dan murabahah sebagai alternatif yang
lebih aman secara hukum dan etika. Hal ini menunjukkan adanya perbedaan
orientasi antara sistem keuangan syariah di Asia Tenggara, di mana Malaysia
cenderung legal-formal sementara Indonesia cenderung maqasid-oriented (Dusuki
& Abdullah, 2017). Perbedaan ini menegaskan pentingnya harmonisasi standar
syariah internasional untuk menghindari keraguan publik terhadap konsistensi
hukum Islam. Dengan demikian, kategorisasi Bai® al-‘Inah tidak hanya masalah
hukum, tetapi juga persoalan etika dan kepercayaan publik.

Akhirnya, dalam perspektif maqasid al-shariah, Bai‘ al-‘Inah tergolong
dalam praktik yang tidak sejalan dengan prinsip keadilan, kemaslahatan, dan
kejujuran. Ibn Taymiyyah dan DSN-MUI menolak praktik ini demi menjaga
integritas sistem keuangan Islam dari bentuk riba terselubung. Sementara al-Syafi‘i
membolehkan dalam kondisi tertentu, pandangan tersebut sebaiknya dipahami
dalam konteks sejarah dan sosial zamannya. Dalam ekonomi modern, penerapan
Bai‘ al-‘Inah yang meniru mekanisme bunga konvensional akan merusak nilai
spiritual dan moral sistem syariah. Oleh karena itu, klasifikasi Bai‘ al-‘Inah sebagai
hilah riba menjadi relevan sebagai upaya menjaga kemurnian ekonomi Islam.
Prinsip keuangan syariah seharusnya bukan sekadar mematuhi bentuk hukum,
tetapi juga menegakkan keadilan dan etika dalam seluruh transaksi (Kamali, 2008).

Dengan demikian, analisis komparatif antara al-Syafi‘i, Ibn Taymiyyah, dan
DSN-MUI menegaskan bahwa keberhasilan sistem keuangan syariah modern tidak
dapat diukur dari kesesuaian formal semata. Diperlukan pendekatan yang lebih
menyeluruh, yang tidak hanya menilai sahnya akad, tetapi juga dampak sosial,
moral, dan ekonomi yang ditimbulkannya. Bai® al-‘Inah dapat menjadi pelajaran
penting tentang bagaimana figh klasik diuji dalam realitas keuangan modern.
Perpaduan antara kedalaman figh al-Syafic dan moralitas Ibn Taymiyyah harus
menjadi dasar inovasi keuangan Islam agar tetap relevan dan berkeadilan. Dengan



Rekontruksi Konsep Bai’ Al-’Inah dan Relevansinya terhadap Pengembangan Produk Kenangan Syariah Modern ... | 81

demikian, klasifikasi Bai

al-‘Inah

sebagai hilah riba merupakan bentuk

perlindungan terhadap maqasid al-shariah dalam menghadapi kompleksitas dunia

keuangan kontemporer.

Tabel 1. Perbandingan Ulama Klasik dengan Ulama Kotemporer Tentang
Bai’ Al-Inah dan Kontraversinya

Aspek Ulama Klasik Ulama Kotemporer
Hukum Sebagian besar mazhab (Hanafi, Ada perbedaan yang signifikan:
Umum Maliki, Syafi'i, Hanbali) Beberapa pihak (seperti para

melarangnya karena dianggap cendekiawan Malaysia)
mengandung unsur riba yang mengizinkannya untuk tujuan
tersembunyi dan bertentangan ekonomi saat ini sebagai
dengan larangan "dua transaksi kemaslahatan umum, terutama
dalam satu perjanjian" (bai'ataini fi ~ untuk pendanaan likuiditas.
bai'ah). Imam Syafi'i dengan jelas Namun, sebagian besar (termasuk
melarang praktik ini sebagai suatu cendekiawan dari Timur Tengah)
zari'ah (jalan menuju yang haram). masih menganggapnya haram,
Hanya sebagian kecil dari pengikut  sejalan dengan pandangan
Hanafi yang mengizinkannya tradisional, kecuali untuk jenis
asalkan tidak terdapat unsur riba seperti tawarruq yang dianggap
yang jelas. lebih dapat diterima jika tidak ada
kerjasama yang tidak sah.
Dasar Berdasarkan riwayat Nabi Menggabungkan maqasid syariah
Hukum Muhamammad SAW: "Hindarilah (tujuan dari hukum Islam) untuk
menjual barang yang bukan hak penyesuaian masa kini, namun
milik kalian" dan larangan tentang tetap menekankan pada prinsip
riba (QS Al-Bagarah: 275). Ibnu anti-riba. Para ahli seperti Yusuf al-
Qayyim al-Jauziyyah Qardhawi mengizinkan variasi
mengidentifikasinya sebagai bentuk  apabila dilakukan dengan jelas,
riba yang paling signifikan. sedangkan AAOIFI (standar
internasional) melarangnya kecuali
dalam situasi tertentu.
Implikasi Dilarang keras untuk memastikan Diizinkan di negara seperti

kesucian sebuah transaksi, dengan
menghindari sadd al-dzari'ah
(menutup jalan menuju kejahatan).

Malaysia untuk kompetitivitas
industri syariah, tapi dikritik karena
berpotensi melemahkan etika
Islam.

Sumber: Diolah dari berbagai sumber

Kesimpulan

Berdasarkan analisis komparatif terhadap pandangan Imam al-Syafi‘, Ibn
Taymiyyah, dan fatwa DSN-MUI, penelitian ini menyimpulkan bahwa Bai‘ al-‘Inah
menempati posisi problematis dalam keuangan Islam modern karena berada di
antara keabsahan formal akad dan tuntutan substansial maqasid al-shariah. Imam
al-Syafic membolehkan Bai‘ al-Inah secara terbatas dengan menekankan
terpenuhinya rukun dan syarat akad tanpa syarat tersembunyi, sementara Ibn
Taymiyyah secara tegas menolaknya karena dikategorikan sebagai hilah riba yang
bertentangan dengan tujuan keadilan dan kemaslahatan. Sikap DSN-MUI



82 | Tegar Eefrizal, Muahamad Zen

cenderung sejalan dengan pendekatan substansial Ibn Taymiyyah, dengan menolak
formalisme hukum yang menyerupai riba, meskipun dalam kondisi tertentu
memperbolehkan struktur yang mirip Bai‘ al-‘Inah demi kemaslahatan yang lebih
besar. Dengan demikian, penelitian ini menegaskan bahwa keberhasilan sistem
keuangan syariah tidak cukup diukur dari kepatuhan formal akad, melainkan harus
berorientasi pada nilai etika, keadilan sosial, dan tujuan syariah secara
komprehensif.

Daftar Pustaka

Ali, M. (2019). Baz al Inah; Analisis Yuridis dan Penerapannya pada Transaksi
Subordinat dan Sekuritas Tawarng. 1V olume:10.

al-Syafit. (2015). Kitab Al-umm Jilid 3 (Imam Syafii) (Tim pustaka azzam, Pener;.).

Al-Syafii, M. ibn 1. (1990). A/~Umm (Vol 3). Dar al-Ma‘rifah.

Al-Zuhaili, W. (20006). Alkfighul Islam wa Adillatubu (9 ed.). Dar Al-Fikr.

Arsela, M., & Zen, M. (2025). Mudharabah Serta Musyarakah Dalam Praktik
Lembaga Keuangan Syariah. Tasyri’ Journal of Islamic Law, 4(1), 201-224.
https://doi.org/10.53038/tsyr.v4i1.156

Ayu Puspita Ningrum, D., azzahra, H., Azzahrah, S., Muharrom, D., Asytuti, R.,
& Negeri Abdurrahman Wahid Pekalongan, I. K. (2025). The Role of
Maqasid Al-Shariah in Defining and Prohibiting Riba. Dalam Jurnal
Kajian Ekonomi dan Koperasi Indonesia (JKEKI) (Vol. 2, Nomor 02).
https://journal.imfea.or.id/index.php/jkeki/

Bdruddin. (2024). BERBAGAI BENTUK DAILAM JUAL BEILI: BAT AL-
WAFA, BA'l AL-INAH, BAl BITSAMAN‘AJIL, DAN BA'T
TAWARRUQ.

DSN-MUL (2000). Fatwa Nomor 04/ DSN-MUI/IV// 2000 tentang Murabahab.
Dewan Syariah Nasional Majelis Ulama Indonesia.

Dusuki, A., & Abdullah, N. (2017). Maqasid al-Shari*ah, Maslahah, and
Corporate Social Responsibility. The American Journal of Islamic Social
Sciences, 24(01), 25—45. https://doi.org/10.35632/ajis.v24i1.415

El-Gamal, M. A. (2000). Islamic Finance: Law, Economics, and Practice. Cambridge
University Press. https://doi.org/10.1017/CBO9780511753756

Fuad, M., Nik, M. S., Nik, A., Mustafa, A., Akhtarzaite, S., & Aziz, A. (t.t.).
ISSUES OF BAT” ALINAH IN THE CONTEMPORARY ISLAMIC
FINANCIAL PRODUCTS AND ITS SOLUTIONS ACCORDING
TO THE SHARIAH PRINCIPLES. South East Asia Journal of
Contemporary Business, Economics and Law, 15.

Hehsan, N., & Salamon, H. (2017). International Jonrnal of Islamic and Civilizational
Studies Bai-Al-Inah Menurut Muamalat: Analisis Dari Perspektif Perisian
Aplikasi. http:/ /jurnalumran.utm.my/index.php/umran



Rekontruksi Konsep Bai’ Al-’Inah dan Relevansinya terhadap Pengembangan Produk Kenangan Syariah Modern ... | 83

Ibn Taymiyyah, T. (1995). Majmisi‘ al-Fatawa (Vol 29). King Fahd Complex for
Printing the Holy Qur’an.

Kamali, M. H. (2008). Shari‘ah Law: An Introduction. Oneworld Publications.

Komarudin, P., & Hidayatullah, M. S. (2021). Analisis Qiyas Transaksi Tawarruq
dengan Bai’ al-Inah. NUKHBATUL. "ULUM: Jurnal Bidang Kajian Islan,
7(1), 59-79. https://doi.org/10.36701 /nukhbah.v7i1.317

Mansoori, M. T. (2011). Use of Hiyal in Islamic Finance and its Shari‘ah
Legitimacy. Journal of Islamic Business and Management, 1(1), 69-92.

Nurhikmah, A.; Madani, F., Fauzan, M., & Januri, S.-H. (2025). Implementasi
Akad Bai ’ al- “ Inah Dalam Praktek Ekonomi Islam Di Malaysia
Perpektif Ulama Kontemporer. [-CEKI: Jurnal Cendekia Iiniiah, 4(5),
2348-2360.

Nurseha. (2015). HIL.AH BAI’ AL-INAH DALAM FATW.A DEW.AN
SYARI’AH NASIONAL NOMOR: 31/DSN-MUI/ 11/ 2002
TENTANG PENGAILIHAN UTANG. uin sunan kalijaga.

Pamungkas, muchtar, & HUda, M. (2021). BAY‘AL-I>NAH DALAM
PEMIKIRAN IMAM SYAFI'T DAN IMAM MALIK (Sebuah Kajian
Perbandingan). Jurnal Antologi Hukum, 170l 1, No. 1, juli.

Prasetiawan. (2023). IMPLEMENTASI BAI’ AI-INAH DAN KAFAI AH-
IJARAH DAILAM SYARIAH CHARGE CARD.

Rijal Fadli, M. (2021). Memahami desain metode penelitian kualitatif. 21(1), 33-54.
https://doi.org/10.21831 /hum.v21il

Robbani, S., Ridlwan Hambali, M., Abdulloh Hafith, M., Hidayat, W., Nahdlatul
Ulama Sunan Giri, U., & Tinggi Ekonomi dan Bisnis Islam Al Rosyid, S.
(t.t.). Legislasi infisakh akad: Studi konversi akad shirkah dengan akad
bai’ di BSI Cabang Bojonegoro. Jurnal Hukum Islam, 10(2), 206-216.
https://doi.org/10.55210/assyatiah.v10i2.1718

Schryen, G. (2015). Writing Qualitative IS Literature Reviews—Guidelines for
Writing Qualitative IS Literature Reviews—Guidelines for Synthesis,
Interpretation, and Guidance of Research. Communications of the Association
for Information Systems V olume, 37(1), 286—325.
https://doi.org/10.2139/sstn.5250701

Setiyadi, alif, & Aris, S. (2023). ANALYSIS OF THE PERMISSIBILITY OF
BAT” AL”INAH TRANSACTIONS ACCORDING TO THE SHAFI’I
SCHOOL OF THOUGHT AND ITS IMPLEMENTATION IN
MALAYSIA. JURISTA: Jurnal Hukum dan Keadilan, 170l.7, No. 2.

Silmi, D., & Anshor, A. (2025). BAT INAH SEBAGAI INSTRUMEN
PEMBIAYAAN: ANALISIS TERHADAP TUJUAN, MEKANISME,
DAN IMPLIKASINYA. Dalam Jurnal Ekonomi Syariah: Eksy E-ISSN
(Vol. 01, Nomor 02). http://e-journal.stai-iu.ac.id/index.php/eksy



84 | Tegar Eefrizal, Muahamad Zen

Syahrizal, & Zen, M. (2024). ANALISIS FIQIH MUAMALAH
KONTEMPORER DALAM TRANSAKSI JUAL BELI ONLINE.
Jurnal Syariah dan Ekonomi Islam, 2(2), 161-170.
https://doi.org/10.71025/vdk19¢81

Wanzah, A. T., & Hamang, N. (t.t.). Volume 4 November 2022 BATINAH
MENURUT IMAM SYAFI'I DAN RELEVANSINYA DENGAN
AKAD PERBANKAN SYARIAH.

Wanzah, A. T., & Hamang, N. (2022). BA'INAH MENURUT IMAM SYAFI']
DAN RELEVANSINYA DENGAN AKAD PERBANKAN
SYARIAH. Banco, 4(11).

Warang, Z. (2023). Menganalisis Bai Al-Inah Dalam Lembaga Keuangan Syariah.
MASHLAHAH: Journal of Islamic Economics, 1(1), 52-63.

ZA, 1. (2021). Concept & Application of Bai‘ al-Inah in Islamic Banking in
Indonesia and Malaysia. Varia Justicia, 16(2), 80-94.
https://doi.org/10.31603 /variajusticia.v16i2.4164



