Al-Qisthu: Jurnal Kajian Ilmu-Ilmu Hukum
rl Q I S I H U Vol.23, No.1, June 2025, pp.16-35
ISSN: 1858-1099 (p); 2654-3559 (e)

JURNAL KAJIAN ILMU-ILMU HUKUM DO http://dx.doi.org/10.32694/qst.v23i1.5271

Harmoni dalam Keragaman Weton:
Tradisi Perkawinan di Desa Kepuh Kembeng

Mohammad Shodiqin, Muhammad Jazil Rifqi
Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya, Indonesia

Email: shodiginattubani@gmail.com

Abstract

The weton tradition in Javanese culture remains a significant cultural heritage that
influences marriage decisions in various communities, including in Kepuh Kembeng
Village, Jombang. This study aims to analyze how local society responds to weton
incompatibility in marriage and to what extent such cultural values affect their social
life. The research employs a qualitative descriptive method, with data collected
through observations and interviews involving community leaders, religious figures,
and couples who experienced weton differences. The findings reveal that although
weton is still respected, it is no longer viewed as an absolute barrier to marriage.
Values of social harmony and collective deliberation serve as key social mechanisms
that enable negotiation between cultural traditions and family interests. Using Talcott
Parsons’ structural functionalism, the weton tradition is interpreted as a flexible
symbolic system that functions to maintain social order rather than as a rigid
normative constraint. This study contributes to the discourse on living law and
enriches the understanding of the interplay between cultural tradition and religious
values in contemporary Muslim Javanese society.

Keywords: Social Harmony; Structural Functionalism; Talcott Parsons; Weton.

Abstrak

Tradisi weton dalam budaya Jawa merupakan warisan kultural yang masih
memengaruhi keputusan perkawinan di berbagai daerah, termasuk di Desa Kepuh
Kembeng, Jombang. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis bagaimana
masyarakat merespons ketidakcocokan weton dalam perkawinan serta sejauh mana
nilai-nilai budaya tersebut memengaruhi kehidupan sosial mereka. Metode yang
digunakan adalah kualitatif deskriptif dengan pengumpulan data melalui observasi
dan wawancara terhadap tokoh masyarakat, tokoh agama, dan pasangan yang
mengalami perbedaan weton. Hasil penelitian menunjukkan bahwa meskipun weton
masih dihormati, masyarakat tidak lagi menjadikannya sebagai penghalang mutlak
dalam perkawinan. Nilai harmoni dan musyawarah menjadi mekanisme sosial utama
yang memungkinkan terjadinya kompromi antara budaya lokal dan kepentingan
keluarga. Dengan menggunakan teori fungsionalisme struktural Talcott Parsons,
tradisi weton dapat dipahami sebagai sistem simbolik yang fleksibel dan berfungsi
menjaga keteraturan sosial, bukan sebagai norma yang kaku. Penelitian ini
memberikan kontribusi terhadap kajian living law dan dinamika hubungan antara
budaya dan agama dalam masyarakat Muslim Jawa kontemporer.

Kata Kunci: Weton; Harmoni Sosial; Struktural Fungsionalisme; Talcott Parsons.

@ @ This is an open access article distributed under the Creative Commons Attribution License, which permits
unrestricted use, distribution, and reproduction in any medium, provided the original work is properly cited.

16


mailto:shodiqinattubani@gmail.com

Harmoni dalam Keragaman Weton. ... | 17

Pendahuluan

Perkawinan dalam tradisi masyarakat Jawa tidak hanya dimaknai sebagai
penyatuan dua individu, tetapi juga sebagai penyatuan dua keluarga besar dalam
kerangka spiritual, kultural, dan sosial. Nilai-nilai tradisional yang melingkupi
praktik perkawinan seringkali dipengaruhi oleh sistem kosmologis dan metafisik,
termasuk dalam hal ini perhitungan weton, yaitu gabungan antara hari dan
pasaran kelahiran menurut kalender Jawa. Dalam pandangan budaya Jawa, weton
menjadi semacam “peta spiritual” yang diyakini mampu meramalkan
keharmonisan, nasib, dan keselarasan pasangan suami istri dalam menjalani
rumah tangga (El'Arifah, 2017; Nooryanti, 2021). Praktik ini bukan sekadar
instrumen ritual, melainkan ekspresi dari kearifan lokal yang hidup dalam
memori kolektif masyarakat dan diwariskan secara turun-temurun (Wulandari,
2023).

Namun demikian, dalam praktik sosialnya, perhitungan weton tidak selalu
menghasilkan kecocokan. Ketika ketidaksesuaian ditemukan, masyarakat,
termasuk di Desa Kepuh Kembeng, Kabupaten Jombang, cenderung tidak serta-
merta menolak pernikahan tersebut. Sebaliknya, mereka mengembangkan
berbagai strategi kultural untuk menyiasati potensi dampak negatif yang diyakini
akan muncul, seperti pertengkaran hingga perceraian (Ibu MU, komunikasi
pribadi, 4 Mei 2025). Strategi itu antara lain berupa pelaksanaan ritual selametan,
ruwatan, puasa weton, memilih waktu pernikahan pada malem songo, hingga
menyembunyikan hasil weton dari publik (Saudari YT, komunikasi pribadi, 4 Mei
2025). Fenomena ini memperlihatkan bahwa meskipun nilai-nilai adat masih kuat,
masyarakat juga menunjukkan fleksibilitas budaya dan daya lenting sosial (social
resilience) dalam menjaga harmoni antara tradisi dan realitas kehidupan modern
(Brondizio dkk., 2021; Giri, 2021).

Sejumlah penelitian terdahulu telah membahas tradisi weton dalam
pernikahan dari beragam pendekatan. Simamora dkk. (2022) memandang weton
sebagai konstruksi budaya untuk menjaga stabilitas rumah tangga, sementara
Rizaluddin dkk. (2021) dan Harahap dkk. (2021) menekankan pentingnya
moderasi praktik tersebut agar tidak bertentangan dengan prinsip syariat Islam.
Studi lain oleh Shofi’atun (2022) menunjukkan bahwa weton bisa menyebabkan
pembatalan pernikahan. Safitri & Mustafa (2021) melihatnya sebagai bentuk
ikhtiar kehati-hatian, sedangkan ’Aatika dkk. (2023) menggunakan pendekatan
strukturalisme Lévi-Strauss dan menilai weton sebagai sistem simbolik untuk
menghindari kesialan. Namun demikian, studi-studi tersebut umumnya belum
secara spesifik membahas fungsi sosial dari strategi adaptif masyarakat dalam
mengelola ketidaksesuaian weton, khususnya dalam kerangka teori sosiologi
modern.

Berbeda dari studi-studi sebelumnya, artikel ini menggunakan kerangka
Struktural Fungsionalisme Talcott Parsons untuk menganalisis negosiasi sosial
atas ketidakcocokan weton, sekaligus menyoroti dimensi sosiologi hukum. Tradisi
weton dipahami sebagai bagian dari living law yang hidup dalam masyarakat, dan

Vol.23, No.1, June 2025



18 | Shodigin, Rifgi

berinteraksi dengan nilai-nilai hukum Islam dalam praktik perkawinan. Melalui
empat fungsi AGIL (Adaptation, Goal Attainment, Integration, dan Latency)
dianalisis bagaimana masyarakat mempertahankan kohesi sosial sekaligus
menyeimbangkan norma adat dan prinsip syariat dalam satu sistem hukum sosial
yang dinamis (Budding Sociologist, 2024; Ormerod, 2020). Dalam konteks ini,
weton tidak hanya berperan sebagai indikator kecocokan pasangan, tetapi juga
sebagai mekanisme sosial yang mendorong integrasi, mediasi sosial, dan
pelestarian nilai budaya dalam masyarakat yang sedang mengalami transformasi
nilai (Rozhkova et al,, 2023; Zhang, 2017).

Penelitian ini bertujuan untuk mengisi kesenjangan dalam kajian
sebelumnya dengan fokus pada bagaimana masyarakat mengelola
ketidakcocokan weton melalui mekanisme sosial dan simbolik. Penelitian ini
memandang bahwa ketidaksesuaian weton bukan semata pelanggaran norma
adat, melainkan pemicu lahirnya praktik adaptif yang menjaga keberlangsungan
sistem sosial. Melalui pendekatan Struktural Fungsionalisme Parsons, artikel ini
berkontribusi dalam memperkaya pemahaman teoritis mengenai daya lenting
tradisi dalam menghadapi tantangan modernisasi, serta memberikan kontribusi
praktis terhadap perumusan kebijakan sosial dan budaya yang lebih kontekstual
dan responsif terhadap dinamika nilai masyarakat lokal.

Metode

Penelitian ini merupakan penelitian empiris kualitatif dengan
menggunakan pendekatan sosiologi hukum. Jenis penelitian ini dipilih karena
bertujuan untuk menggali secara mendalam praktik budaya dan respons sosial
masyarakat terhadap ketidakcocokan weton dalam pernikahan. Penelitian
kualitatif memungkinkan peneliti untuk memahami makna subjektif, proses
sosial, serta dinamika nilai yang berkembang dalam komunitas lokal secara
kontekstual dan naturalistik. Desain penelitian yang digunakan adalah studi kasus
yang terfokus pada masyarakat Desa Kepuh Kembeng, Kabupaten Jombang. Studi
kasus ini dipilih karena lokasi tersebut memiliki relevansi kuat dengan fenomena
yang diteliti, yakni keberlangsungan tradisi weton dalam praktik pernikahan di
tengah perubahan sosial. Dengan pendekatan ini, peneliti dapat mengamati dan
menganalisis secara holistik gejala sosial yang terjadi secara nyata dan
kontekstual dalam kehidupan sehari-hari masyarakat. Sumber data dalam
penelitian ini terdiri dari data primer dan data sekunder. Data primer diperoleh
dari hasil wawancara mendalam dengan informan kunci, yaitu tokoh adat, orang
tua pengantin, serta pasangan yang mengalami ketidakcocokan weton. Penentuan
informan dilakukan secara purposif, dengan mempertimbangkan pengalaman
langsung mereka terhadap praktik yang diteliti. Data sekunder diperoleh melalui
studi literatur yang mencakup buku, artikel ilmiah, jurnal akademik, serta
dokumentasi penelitian terdahulu yang relevan.

Al-Qisthu: Jurnal Kajian Ilmu-Ilmu Hukum



Harmoni dalam Keragaman Weton. ... | 19

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui wawancara mendalam,
observasi partisipatif, dan dokumentasi. Wawancara dilakukan secara semi-
terstruktur untuk memperoleh informasi yang fleksibel namun tetap fokus pada
topik penelitian. Observasi dilakukan dengan menghadiri kegiatan adat atau ritual
pernikahan yang berkaitan dengan weton, guna menangkap dinamika sosial
secara langsung. Dokumentasi digunakan untuk melengkapi data, seperti catatan
lapangan dan rekaman audio wawancara. Analisis data dilakukan secara
deskriptif-kualitatif, dengan merujuk pada kerangka teori Struktural
Fungsionalisme Talcott Parsons. Proses analisis mencakup tiga tahap: reduksi
data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan. Dalam kerangka ini, data
dianalisis menggunakan model AGIL (Adaptation, Goal Attainment, Integration,
dan Latency) untuk melihat bagaimana masyarakat menyesuaikan nilai adat
dengan realitas kontemporer. Penekanan khusus diberikan pada mekanisme
sosial yang dijalankan masyarakat seperti musyawarah keluarga, ritual simbolik,
dan peran tokoh adat dalam menjaga harmoni sosial di tengah ketegangan antara
nilai tradisional dan pilihan personal.

Hasil dan Pembahasan
Dinamika Sosial dalam Keragaman Weton

Dalam masyarakat Jawa, perhitungan weton telah lama menjadi pedoman
penting dalam pengambilan keputusan, terutama dalam urusan pernikahan.
Tradisi ini diyakini mengandung nilai-nilai kosmologis yang menghubungkan
manusia dengan alam semesta. Perhitungan weton dianggap dapat memengaruhi
kecocokan pasangan dan nasib rumah tangga mereka di masa depan (Anggraeni
& Suryanto, 2024). Jika pasangan dianggap tidak cocok berdasarkan hitungan
weton, maka pernikahan tersebut diyakini dapat membawa malapetaka, seperti
pertengkaran terus-menerus, kesialan, hingga perceraian. Keyakinan ini
menunjukkan bagaimana nilai tradisional masih memiliki peran besar dalam
mengarahkan tindakan sosial masyarakat (Faizah, 2022).

Di Desa Kepuh Kembeng, Kabupaten Jombang, kepercayaan terhadap weton
masih cukup kuat, khususnya di kalangan orang tua dan tokoh adat. Sebagaimana
disampaikan oleh narasumber MU, weton dipahami bukan sekadar perhitungan
hari lahir, melainkan sebagai “panduan hidup” yang memberikan petunjuk
mengenai jodoh, rezeki, dan nasib (MU, komunikasi pribadi, 4 Mei 2025). Hal ini
menunjukkan bahwa tradisi weton telah melembaga sebagai bagian dari struktur
budaya yang diwariskan lintas generasi. Kekuatan tradisi ini bahkan dapat
memengaruhi keputusan pernikahan, terlepas dari kesiapan atau keinginan
pribadi pasangan yang bersangkutan.

Namun, dinamika sosial menunjukkan bahwa kepercayaan terhadap weton
tidak selalu bersifat kaku. Dalam beberapa kasus, seperti yang diungkap oleh
narasumber YT, pasangan tetap melangsungkan pernikahan meskipun hasil
perhitungan weton menunjukkan ketidakcocokan (YT, komunikasi pribadi, 4 Mei

Vol.23, No.1, June 2025



20 | Shodigin, Rifgi

2025). Hal ini menjadi indikasi bahwa telah terjadi perubahan nilai di kalangan
generasi muda yang mulai memandang weton sebagai bagian dari budaya, bukan
sebagai kebenaran mutlak. Perubahan ini menandai pergeseran orientasi dari
nilai komunal ke arah otonomi individu dalam menentukan masa depan
pernikahan (Maftuhah, 2018).

Ketegangan antara nilai tradisional dan nilai modern terlihat dalam proses
pengambilan keputusan saat terjadi ketidakcocokan weton. Meskipun pasangan
memiliki keyakinan dan keinginan kuat untuk menikah, mereka tetap harus
mempertimbangkan restu orang tua yang berpegang pada nilai-nilai leluhur.
Sebagaimana disampaikan oleh Bapak MS, musyawarah keluarga besar menjadi
forum penting untuk meredakan perbedaan pendapat dan mencari jalan tengah.
Dalam forum ini, tokoh adat dan tokoh agama kerap diundang sebagai penengah
untuk memberikan pandangan spiritual dan sosial (MS, komunikasi pribadi, 4 Mei
2025).

Dalam konteks ini, tekanan sosial masih hadir sebagai mekanisme kontrol
kolektif. Menurut YT, tekanan untuk membatalkan atau menunda pernikahan
karena weton tidak cocok tidak hanya datang dari orang tua, tetapi juga dari
lingkungan sosial yang masih menghormati tradisi. Tekanan ini menempatkan
pasangan dalam dilema antara memenuhi ekspektasi keluarga dan
mempertahankan pilihan pribadi. Namun, sebagian masyarakat juga mulai
bersikap lebih toleran terhadap pilihan individu, selama keputusan tersebut tetap
mengindahkan nilai sopan santun dan tanggung jawab sosial (YT, komunikasi
pribadi, 4 Mei 2025).

Praktik perhitungan weton sendiri dilakukan dengan menjumlahkan nilai
dari hari dan pasaran kelahiran masing-masing calon pengantin (Shofi’atun,
2022). Jika hasilnya menunjukkan kategori buruk seperti pegat, maka pernikahan
dianggap berisiko. Seperti dijelaskan oleh YT, angka tertentu seperti 25 dapat
dikategorikan sebagai “sujanan,” yang berarti buruk (YT, komunikasi pribadi, 4
Mei 2025). Namun, dalam kenyataan sosial, hasil tersebut tidak selalu menjadi
penghalang mutlak. Musyawarah, diskusi, dan pertimbangan rasional tetap
menjadi bagian dari proses pengambilan keputusan, terutama di kalangan muda
yang lebih terbuka (Efendy dkk., 2022).

Beberapa pasangan yang tetap menikah meskipun wetonnya tidak cocok
memilih untuk melakukan ritual simbolik guna “menetralkan” pengaruh negatif
yang diyakini melekat. Ibu MU menyebutkan bahwa ritual seperti ruwatan,
selametan, dan tumpengan menjadi sarana spiritual untuk memohon keselamatan
dan harmoni rumah tangga (Ibu MU, komunikasi pribadi, 4 Mei 2025). Di sisi lain,
YT menyebutkan bahwa pengiriman makanan ke tetangga sebagai bentuk
“penebusan sosial” juga masih dipraktikkan untuk meredakan potensi tekanan
lingkungan (Saudari YT, komunikasi pribadi, 4 Mei 2025). Praktik ini
menunjukkan adanya negosiasi antara adat dan kenyataan.

Masyarakat Kepuh Kembeng tidak bersifat homogen dalam menyikapi
ketidakcocokan weton. Ada yang masih memegang teguh hitungan tersebut

Al-Qisthu: Jurnal Kajian Ilmu-Ilmu Hukum



Harmoni dalam Keragaman Weton. .. | 21

sebagai syarat mutlak, namun ada pula yang mulai fleksibel dengan
mengedepankan aspek keagamaan atau logika. Dalam wawancara dengan YT,
terlihat bahwa beberapa orang tua tetap melakukan perhitungan weton meskipun
mengaku tidak lagi meyakininya secara penuh (YT, komunikasi pribadi, 4 Mei
2025). Ini menunjukkan bahwa praktik budaya tidak selalu identik dengan
keyakinan absolut, tetapi seringkali dilaksanakan demi menjaga keharmonisan
sosial dan simbol penghormatan pada leluhur.

Fungsi sosial weton dalam masyarakat desa tidak semata pada makna mistik,
tetapi juga sebagai media pemersatu dalam komunikasi antar keluarga besar
(Brenda, 2023). Ketika terjadi ketidaksesuaian weton, keluarga tidak langsung
menolak, melainkan mengadakan rembugan. Tradisi musyawarah ini menjadi alat
negosiasi sosial untuk meredam konflik dan mencari solusi yang diterima semua
pihak (MU, komunikasi pribadi, 4 Mei 2025). Ini menunjukkan bahwa nilai-nilai
lokal seperti tepa selira, tenggang rasa, dan gotong royong masih menjadi
landasan penting dalam dinamika sosial pernikahan.

Lebih lanjut, ketidakcocokan weton sering kali dijadikan indikator awal bagi
keluarga untuk mengukur kesiapan pasangan secara psikologis dan spiritual
(Idris, 2023). Dalam praktiknya, pasangan yang bersikeras menikah meskipun
tidak cocok secara weton harus membuktikan keseriusan mereka kepada
keluarga dan masyarakat. MU menyebut bahwa bukti keberhasilan rumah tangga
menjadi faktor penentu utama penerimaan masyarakat (MU, komunikasi pribadi,
4 Mei 2025). Ini memperlihatkan bahwa weton lebih merupakan alat seleksi sosial
awal ketimbang kriteria final dalam pengambilan keputusan.

Seiring waktu, penerimaan sosial terhadap pasangan yang menikah dengan
ketidakcocokan weton semakin meningkat. Ketika pasangan menunjukkan
kehidupan rumah tangga yang harmonis dan bertanggung jawab, masyarakat
cenderung melupakan ketidaksesuaian weton di masa lalu (YT, komunikasi
pribadi, 4 Mei 2025). Ini mengindikasikan bahwa sistem nilai masyarakat
memiliki fleksibilitas yang memungkinkan transformasi nilai tanpa menimbulkan
konflik struktural. Penerimaan ini juga menjadi sinyal bahwa sistem sosial tetap
dapat berjalan meskipun norma-norma adat mengalami pelemahan.

Pandangan masyarakat terhadap pasangan yang menabrak aturan weton
juga turut berubah. Sebagaimana dinyatakan oleh YT, sebagian besar warga lebih
mengutamakan keharmonisan, komunikasi, dan kesetiaan dalam rumah tangga
dibanding sekadar mematuhi hitungan kalender Jawa (YT, komunikasi pribadi, 4
Mei 2025). Dengan demikian, nilai-nilai sosial yang sebelumnya mengedepankan
kepatuhan pada tradisi mulai digeser oleh nilai-nilai berbasis rasionalitas dan
pengalaman personal. Meski demikian, penghormatan terhadap budaya tetap
dijaga dalam bentuk simbolis atau kompromi sosial (Shcherbina, 2022).

Di sisi lain, ritual simbolik seperti tumpengan, pengiriman makanan, dan
selametan tetap dilestarikan meskipun tidak lagi dipercayai secara sakral. Praktik
ini lebih dilihat sebagai bentuk penghormatan pada leluhur, menjaga hubungan
sosial dengan tetangga, serta menenangkan kekhawatiran orang tua yang masih

Vol.23, No.1, June 2025



22 | Shodigin, Rifgi

percaya pada nilai-nilai lama (YT, komunikasi pribadi, 4 Mei 2025). Ini
menunjukkan bahwa fungsi weton dalam masyarakat tidak hanya terletak pada
kepercayaan, tetapi juga pada kemampuannya dalam menjaga keseimbangan
sosial dan menghindari konflik terbuka (Christov-Moore dkk., 2023).

Strategi kompromi yang dilakukan masyarakat, baik dalam bentuk ritual
maupun dialog sosial, menjadi indikator dari kekuatan adaptasi budaya lokal
(Zuhriyah dkk., 2024). Ketika tekanan adat bertemu dengan nilai-nilai baru yang
lebih individualistik, masyarakat tidak serta-merta memilih salah satu, tetapi
menggabungkannya dalam bentuk kompromi yang diterima bersama. Dalam hal
ini, harmoni sosial yang terwujud bukanlah hasil dari penegakan aturan adat
secara keras, melainkan dari kecerdasan kolektif dalam menavigasi perubahan
nilai (Maesurah, 2023).

Peran tokoh masyarakat dalam konteks ini sangat penting. Sebagaimana
dijelaskan oleh Ibu MU, tokoh adat dan tokoh agama kerap menjadi mediator
dalam musyawarah keluarga besar (MU, komunikasi pribadi, 4 Mei 2025). Mereka
berfungsi bukan hanya sebagai penafsir adat, tetapi juga sebagai penjaga stabilitas
sosial. Pandangan mereka sering kali digunakan sebagai legitimasi atas keputusan
yang dianggap kontroversial. Dengan demikian, keberadaan tokoh sosial ini
menjadi simbol keseimbangan antara tradisi dan adaptasi nilai modern.

Sikap inklusif dan terbuka terhadap perbedaan pandangan menjadi salah
satu kunci dari keberlangsungan harmoni di Desa Kepuh Kembeng. Ketika
pasangan memilih untuk menikah meski wetonnya tidak cocok, masyarakat
cenderung menilai berdasarkan hasil kehidupan mereka, bukan dari hitungan
awal. Sikap ini menunjukkan bahwa masyarakat mampu bertransformasi secara
sosial tanpa harus menghilangkan identitas budayanya. Fleksibilitas inilah yang
menjadi fondasi dari sistem sosial yang dinamis dan adaptif (Widayati, 2019).

Keseimbangan antara tradisi dan kebebasan individu dijaga melalui
pendekatan simbolik dan dialogis. Masyarakat tetap melaksanakan ritual adat
sebagai bentuk penghormatan, namun tidak memaksakan keyakinan tersebut
sebagai syarat mutlak. Di sisi lain, pasangan muda tetap diberi ruang untuk
mengambil keputusan berdasarkan keyakinan dan kondisi mereka sendiri. Ini
menunjukkan adanya kesadaran sosial untuk menciptakan harmoni antar nilai
yang berbeda tanpa memaksakan dominasi satu pihak atas yang lain (Edivildus
dkk., 2022).

Pergeseran nilai juga terlihat dalam bagaimana generasi muda memaknai
weton. Sebagian besar dari mereka menganggap weton sebagai bagian dari
budaya yang patut dihargai, tetapi tidak perlu dipatuhi secara mutlak. Dalam
wawancara, YT menyatakan bahwa weton dianggap mitos oleh generasi muda,
meskipun tetap dijalankan secara simbolis untuk menghormati orang tua (YT,
komunikasi pribadi, 4 Mei 2025). Ini menandai pergeseran paradigma dari
kepercayaan dogmatis menuju pemahaman budaya yang lebih fleksibel dan
rasional.

Al-Qisthu: Jurnal Kajian Ilmu-Ilmu Hukum



Harmoni dalam Keragaman Weton. .. | 23

Keseluruhan dinamika ini menunjukkan bahwa masyarakat tidak stagnan
dalam memegang nilai-nilai tradisional. Sebaliknya, mereka terus berupaya
menyeimbangkan antara tuntutan modernitas dan penghormatan terhadap
warisan budaya (Elsayed dkk., 2019). Ketidakcocokan weton bukan lagi menjadi
hambatan absolut dalam pernikahan, tetapi menjadi titik tolak terjadinya
adaptasi dan transformasi nilai yang mencerminkan kekuatan sosial masyarakat.

Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa praktik pernikahan dengan
ketidakcocokan weton di Desa Kepuh Kembeng menggambarkan adanya
transformasi nilai yang bersifat adaptif dan fungsional. Tradisi tetap dijaga dalam
bentuk simbolis, namun masyarakat memberi ruang pada pertimbangan rasional,
emosional, dan spiritual dari pasangan. Keputusan tetap menikah tidak hanya
merupakan pilihan personal, tetapi juga merupakan hasil dari proses sosial yang
kompleks, yang mencerminkan kekuatan harmoni dalam keberagaman
pandangan.

Mekanisme Sosial dalam Mewujudkan Harmoni

Masyarakat Desa Kepuh Kembeng menunjukkan daya lenting sosial yang
tinggi dalam menghadapi konflik nilai akibat ketidakcocokan weton dalam
pernikahan. Ketika adat tradisional bertemu dengan realitas sosial modern,
masyarakat tidak serta-merta menolak salah satu, melainkan membangun
mekanisme sosial untuk menjembatani keduanya. Fungsi lembaga sosial seperti
keluarga, tokoh adat, dan lingkungan sekitar menjadi instrumen penting dalam
menjaga harmoni, serta menjadi medium adaptasi antara nilai lama dan nilai baru.
Ini menegaskan bahwa budaya tidak bersifat statis, melainkan terus mengalami
negosiasi (Ganiyeva, 2022).

Dalam konteks sosiologi hukum Islam, mekanisme ini juga menunjukkan
bagaimana norma adat seperti weton, yang berfungsi sebagai hukum tidak tertulis
(living law), dinegosiasikan dengan nilai-nilai hukum Islam yang menekankan
keadilan, kemaslahatan, dan prinsip kesetaraan dalam pernikahan. Salah satu
institusi paling sentral dalam praktik pernikahan adalah keluarga (Zhang, 2017).
Dalam kasus ketidakcocokan weton, keluarga besar berperan sebagai ruang
konsultasi dan pengambilan keputusan yang melibatkan pertimbangan adat, nilai
agama, dan kepentingan personal pasangan. Seperti yang diungkapkan oleh
narasumber Ibu MU, keluarga tidak langsung menolak atau menyetujui, tetapi
mengajak semua pihak untuk duduk bersama dalam musyawarah (MU,
komunikasi pribadi, 4 Mei 2025). Proses ini menjadi bentuk perwujudan nilai
rembug desa atau musyawarah mufakat yang mengedepankan konsensus sosial.

Fungsi keluarga sebagai institusi sosial tidak hanya terletak pada
pengambilan keputusan, tetapi juga dalam pelestarian nilai budaya. Saat terjadi
perbedaan pandangan antara generasi tua dan muda terkait weton, keluarga
berperan sebagai penyeimbang (Ganiyeva, 2022). Orang tua, meskipun
memegang nilai adat, tetap membuka ruang kompromi jika pasangan
menunjukkan Kkeseriusan dan tanggung jawab. Ini mencerminkan adanya

Vol.23, No.1, June 2025



24 | Shodigin, Rifgi

negosiasi intergenerasional dalam sistem nilai, yang memungkinkan transisi
budaya tanpa menimbulkan konflik terbuka.

Tokoh masyarakat dan tokoh agama juga memegang peran sentral dalam
mewujudkan harmoni di tengah perbedaan. Mereka kerap dimintai pendapat
untuk memberikan pandangan spiritual, sekaligus menyampaikan pandangan
budaya secara arif. Dalam wawancara, Bapak MS menjelaskan bahwa tokoh adat
sering dijadikan rujukan utama untuk menilai hasil weton dan
merekomendasikan solusi. Tokoh agama, di sisi lain, membantu memberikan
pemahaman bahwa pernikahan bukan hanya urusan hitungan, tetapi juga soal
niat, tanggung jawab, dan restu dari Tuhan (MS, komunikasi pribadi, 4 Mei 2025).
Peran tokoh agama dalam hal ini mencerminkan implementasi nilai-nilai hukum
Islam yang fleksibel dan kontekstual, di mana pertimbangan magqasid al-shari‘ah
lebih dikedepankan daripada sekadar mengikuti tradisi turun-temurun yang
tidak memiliki dasar syar‘i yang kuat.

Selain peran tokoh masyarakat dan tokoh agama, mekanisme sosial lainnya
yang menonjol adalah ritual budaya. Masyarakat Kepuh Kembeng melaksanakan
berbagai bentuk ritual untuk “menetralkan” ketidakcocokan weton. Ritual seperti
selametan, ruwatan, puasa weton, hingga pemilihan hari tertentu seperti malem
songo digunakan sebagai bentuk ikhtiar spiritual sekaligus simbol sosial bahwa
pasangan tetap menghormati tradisi. Praktik ini tidak hanya bermakna religius,
tetapi juga berfungsi menjaga hubungan sosial agar tidak terjadi penolakan
kolektif (Santiago, 2023).

Ritual juga dipahami sebagai media komunikasi sosial antara pasangan dan
masyarakat. Dengan menyelenggarakan selametan dan mengundang tetangga,
pasangan menunjukkan bahwa mereka tidak menolak tradisi, melainkan
mencoba menyelaraskan diri dengan adat yang berlaku. Sebagaimana
disampaikan oleh narasumber YT, praktik seperti mengirim tumpeng atau
makanan ke tetangga saat prosesi pernikahan berlangsung bertujuan
membangun relasi sosial yang harmonis, serta menghindari gosip atau cibiran
dari lingkungan sekitar (YT, komunikasi pribadi, 4 Mei 2025).

Nilai-nilai lokal seperti tepa selira, gotong royong, dan rukun menjadi
kekuatan utama dalam menjaga stabilitas sosial. Nilai tepa selira mendorong
masyarakat untuk saling memahami perbedaan pandangan, khususnya antara
generasi muda yang mulai rasional dan generasi tua yang masih memegang adat.
Gotong royong muncul dalam bentuk dukungan sosial terhadap pasangan, baik
dalam bentuk tenaga, doa, maupun partisipasi dalam ritual budaya. Semua ini
menunjukkan bahwa harmoni sosial dibangun bukan hanya melalui kepatuhan
terhadap adat, tetapi melalui kerja sama kolektif yang berbasis empati dan
solidaritas (Susanti dkk., 2022).

Institusi keagamaan juga memainkan peran moderasi. Dalam Kkasus
ketidakcocokan weton, beberapa tokoh agama memilih untuk menekankan aspek
niat baik dan kesiapan mental pasangan sebagai indikator keberhasilan rumah
tangga. Ini menjembatani konflik antara keyakinan spiritual dengan adat yang

Al-Qisthu: Jurnal Kajian Ilmu-Ilmu Hukum



Harmoni dalam Keragaman Weton. .. | 25

tidak bersumber dari doktrin agama. Dalam perspektif sosiologi hukum Islam,
pendekatan ini menegaskan bahwa hukum Islam bersifat dinamis dan mampu
berdialog dengan kearifan lokal, selama tidak bertentangan dengan prinsip-
prinsip syar‘i yang esensial. Dalam hal ini, nilai ijtihad budaya menjadi kunci untuk
memahami bahwa harmoni sosial dapat dicapai melalui reinterpretasi tradisi
dalam konteks nilai keagamaan (Sariroh & Ali, 2022).

Praktik kompromi antara adat dan realitas sosial juga terlihat dalam sikap
masyarakat terhadap simbolisme budaya. Banyak ritual yang tetap dijalankan
meski makna aslinya tidak lagi dipercayai secara penuh. Sebagaimana
disampaikan oleh narasumber YT, masyarakat kadang tetap melakukan
selametan atau puasa weton bukan karena yakin terhadap pengaruh
supranaturalnya, tetapi demi menghormati orang tua dan menjaga keharmonisan
sosial (Saudari YT, komunikasi pribadi, 4 Mei 2025). Ini menunjukkan bahwa
simbol memiliki peran penting sebagai jembatan antara masa lalu dan masa kini.
Dalam perspektif sosiologi hukum Islam, simbol-simbol adat seperti weton dapat
dipandang sebagai bentuk hukum sosial yang bersifat simbolik dan partisipatoris,
yang bertujuan menjaga harmoni dan legitimasi sosial, selama tidak bertentangan
dengan prinsip-prinsip dasar syariat seperti keadilan, kerelaan, dan
kemaslahatan.

Masyarakat Kepuh Kembeng tidak bersikap hitam-putih terhadap tradisi.
Mereka bersikap lentur dalam memaknai adat, serta memiliki kapasitas untuk
membentuk solusi kreatif yang diterima secara kolektif. Contohnya adalah
keputusan untuk tetap menikah dengan mengadakan prosesi budaya tambahan
sebagai bentuk “penebusan simbolik”. Praktik ini tidak bersifat doktrinal, tetapi
diterima secara sosial sebagai cara menyatukan dua dunia nilai yang berbeda. Hal
ini menandakan bahwa fungsi sosial dari ritual bukan hanya spiritual, melainkan
integratif.

Peran lingkungan sosial juga tidak bisa diabaikan. Dukungan atau tekanan
dari tetangga dan komunitas sekitar menjadi faktor penting dalam menentukan
apakah pasangan merasa diterima atau justru dijauhi karena melanggar norma
adat. Oleh karena itu, ritual publik seperti selametan atau pengajian sebelum
pernikahan menjadi bagian dari strategi sosial untuk mengamankan restu sosial.
Masyarakat menerima pasangan bukan karena wetonnya cocok, tetapi karena
mereka menunjukkan niat baik dan tanggung jawab sosial.

Kesadaran kolektif masyarakat akan pentingnya menjaga harmoni menjadi
fondasi dari keberlangsungan nilai-nilai lokal (Huda dkk., 2020). Dalam proses
musyawarah keluarga besar, keputusan diambil tidak semata atas dasar hitungan
weton, tetapi juga mempertimbangkan dinamika sosial, kesiapan pasangan, dan
harapan masa depan. Dalam hal ini, nilai keseimbangan menjadi lebih penting
daripada sekadar ketaatan terhadap simbol. Hal ini memperkuat argumen bahwa
adat dapat berfungsi secara fleksibel dalam sistem sosial.

Institusi sosial di desa juga memainkan peran sebagai penjaga
keseimbangan nilai. Kepala desa atau perangkat RT/RW sering dimintai

Vol.23, No.1, June 2025



26 | Shodigin, Rifgi

pandangan mengenai pelaksanaan pernikahan yang dianggap melanggar adat.
Meski bukan penentu utama, opini mereka berpengaruh dalam membentuk
persepsi publik (YT, komunikasi pribadi, 4 Mei 2025). Dalam beberapa kasus,
keberpihakan tokoh desa terhadap pasangan yang ingin menikah tanpa
mengindahkan weton menjadi sinyal bahwa struktur kekuasaan lokal juga
mengalami pergeseran nilai.

Praktik-praktik ini menegaskan bahwa dalam sistem sosial Jawa,
pernikahan tidak hanya urusan pribadi, melainkan juga peristiwa sosial yang
menyangkut kehormatan keluarga dan nama baik masyarakat. Oleh karena itu,
mekanisme sosial yang dibentuk untuk mengelola konflik weton bukan semata
bersifat spiritual, tetapi juga bermuatan politik sosial dan simbolik. Dalam sistem
ini, harmonisasi nilai menjadi tujuan utama, dan setiap tindakan budaya menjadi
sarana untuk mencapainya (Demina dkk., 2022).

Relasi antar aktor sosial keluarga, tokoh adat, tokoh agama, dan lingkungan
membentuk jaringan nilai yang saling berhubungan. Ketika satu nilai terganggu,
mekanisme penyeimbang segera diaktifkan, baik melalui ritual, nasihat, maupun
dialog. Dengan demikian, masyarakat tidak membiarkan konflik membesar, tetapi
mengelola perbedaan dengan pendekatan kolektif. Ini menunjukkan bahwa
sistem nilai tradisional memiliki kapasitas adaptif yang tinggi dalam menghadapi
perubahan sosial.

Dalam konteks ini, praktik budaya seperti weton tidak bersifat statis, tetapi
selalu mengalami transformasi. Masyarakat tidak menolak adat, melainkan
membentuk ulang praktik adat agar sesuai dengan kebutuhan sosial saat ini.
Proses ini melibatkan kombinasi antara pelestarian dan inovasi budaya, yang
bertujuan mempertahankan identitas sekaligus menyesuaikan diri dengan
realitas sosial yang terus berubabh.

Mekanisme sosial dalam menjaga harmoni ini juga didukung oleh nilai
spiritualitas masyarakat yang bersifat terbuka. Dalam wawancara, YT
menyebutkan bahwa banyak pasangan tetap meminta restu orang tua dan tokoh
adat meski tidak sepenuhnya percaya pada weton (YT, komunikasi pribadi, 4 Mei
2025). Tindakan ini mencerminkan adanya nilai kesadaran spiritual dan
penghormatan terhadap hierarki sosial yang masih kuat dalam masyarakat Jawa.

Akhirnya, dapat disimpulkan bahwa keberhasilan masyarakat Desa Kepuh
Kembeng dalam mengelola ketidakcocokan weton terletak pada kemampuan
mereka membentuk mekanisme sosial yang adaptif. Fungsi institusi keluarga,
tokoh adat, dan lingkungan sosial berjalan secara sinergis dalam menyatukan
perbedaan nilai. Melalui proses musyawarah, ritual simbolik, dan komunikasi
sosial, masyarakat menciptakan harmoni tanpa harus menanggalkan identitas
budayanya.

Mekanisme ini tidak hanya berfungsi sebagai penyeimbang sosial, tetapi
juga sebagai bukti bahwa tradisi dapat menjadi alat integrasi, bukan sumber
konflik (Kabanova, 2022). Tradisi seperti weton tetap dipertahankan dalam
bentuk yang lentur, sehingga tidak menjadi penghalang dalam membangun

Al-Qisthu: Jurnal Kajian Ilmu-Ilmu Hukum



Harmoni dalam Keragaman Weton. ... | 27

keluarga yang harmonis. Dengan demikian, fungsi institusi sosial dan nilai budaya
di Desa Kepuh Kembeng menjadi kunci utama dalam menjaga keseimbangan
antara adat dan realitas sosial kontemporer.

Integrasi Sosial dan Stabilitas

Konsep stabilitas sosial dalam teori Struktural Fungsionalisme Talcott
Parsons berangkat dari pandangan bahwa masyarakat adalah sistem yang terdiri
dari bagian-bagian yang saling terkait dan berfungsi untuk menjaga keteraturan
(Ormerod, 2020). Dalam konteks ini, konflik seperti ketidakcocokan weton dalam
pernikahan bukan dipahami sebagai gangguan, melainkan sebagai stimulus bagi
munculnya mekanisme sosial baru yang bersifat adaptif. Masyarakat Desa Kepuh
Kembeng menunjukkan bahwa harmoni tidak lahir dari ketiadaan perbedaan,
tetapi dari keberhasilan mengelola perbedaan tersebut secara fungsional. Dalam
perspektif sosiologi hukum Islam, ketegangan antara weton sebagai norma
budaya dan prinsip syariat Islam menciptakan ruang kompromi yang
mencerminkan fungsi hukum dalam masyarakat tidak hanya sebagai aturan
formal, tetapi sebagai produk sosial yang beradaptasi dengan nilai-nilai lokal.

Kerangka AGIL Parsons menjadi dasar analisis terhadap dinamika sosial di
masyarakat ini. Keempat fungsi Adaptation, Goal Attainment, Integration, dan
Latency dapat ditemukan dalam cara masyarakat merespons ketidakcocokan
weton (Hisyam, 2021). Proses adaptasi terhadap norma, pencapaian tujuan
pernikahan, penyatuan berbagai kepentingan sosial, dan pelestarian nilai budaya
menjadi pola tetap yang menjaga keberlangsungan sistem sosial (Sato, 1978). Hal
ini menunjukkan bahwa fungsi sistemik masyarakat tetap berjalan meskipun ada
gesekan antara nilai tradisional dan modernitas.

Fungsi pertama, adaptation, merujuk pada kemampuan sistem sosial untuk
menyesuaikan diri dengan lingkungan yang berubah (Hisyam, 2021). Dalam
kasus ini, masyarakat Kepuh Kembeng telah menunjukkan kemampuan adaptif
yang tinggi terhadap perubahan nilai, terutama di kalangan generasi muda.
Seperti disampaikan oleh YT, pasangan muda tetap melangsungkan pernikahan
meskipun hasil weton menunjukkan ketidakcocokan, dengan tetap melakukan
ritual budaya sebagai bentuk kompromi (Saudari YT, komunikasi pribadi, 4 Mei
2025). Ini adalah wujud adaptasi terhadap dua sistem nilai yang berbeda. Dalam
konteks hukum Islam, bentuk adaptasi ini menunjukkan bagaimana norma adat
yang tidak bertentangan secara prinsipil dengan syariat dapat diberi ruang,
selama tidak menghalangi tujuan hukum Islam (magqasid al-shari‘ah) seperti
menjaga keturunan (hifz al-nasl) dan menciptakan ketenangan rumah tangga.

Adaptasi juga terlihat dari sikap orang tua dan tokoh masyarakat yang
bersedia menerima pilihan pasangan muda selama mereka menunjukkan
kesungguhan dan tanggung jawab. Narasumber Ibu MU menyampaikan bahwa
keluarga kini lebih terbuka terhadap diskusi dan pertimbangan non-adat, seperti
kesiapan ekonomi dan psikologis (MU, komunikasi pribadi, 4 Mei 2025). Ini

Vol.23, No.1, June 2025



28 | Shodigin, Rifgi

menandakan bahwa adaptasi nilai tidak hanya datang dari individu, tetapi juga
dari institusi keluarga sebagai bagian dari sistem sosial yang lebih luas.

Fungsi kedua dalam kerangka AGIL adalah goal attainment, yaitu
kemampuan sistem sosial menetapkan dan mencapai tujuan kolektif (Hisyam,
2021). Tujuan sosial dalam praktik pernikahan adalah terbentuknya rumah
tangga yang harmonis dan stabil. Ketika masyarakat tetap mendukung pasangan
meskipun melanggar perhitungan weton, yang menjadi prioritas bukan
kesesuaian simbolik, tetapi keberhasilan fungsi sosial keluarga itu sendiri. Dalam
hal ini, hasil lebih dihargai daripada prosedur adat yang dilewati.

Pernikahan yang tetap berlangsung dan kemudian terbukti stabil menjadi
bukti bahwa masyarakat mengevaluasi keberhasilan berdasarkan realitas, bukan
dogma. Seperti yang dijelaskan oleh YT, ketika pasangan yang dulu diragukan
karena wetonnya tidak cocok ternyata hidup bahagia, masyarakat akhirnya
mengabaikan nilai adat tersebut (YT, komunikasi pribadi, 4 Mei 2025). Ini adalah
contoh nyata bahwa sistem sosial memprioritaskan pencapaian tujuan nyata, dan
menunjukkan fleksibilitas dalam menilai keberhasilan.

Fungsi ketiga, integration, yaitu fungsi menyatukan berbagai elemen dalam
masyarakat untuk mencegah disintegrasi (Hisyam, 2021). Fungsi ini dijalankan
melalui peran tokoh adat, tokoh agama, dan keluarga besar dalam menciptakan
ruang dialog. Saat terjadi perbedaan pandangan, musyawarah menjadi instrumen
utama integrasi sosial. Praktik rembug keluarga yang diungkapkan oleh Bapak MS
bukan hanya forum diskusi, tetapi juga arena integratif untuk menyatukan
pandangan antar generasi (MS, komunikasi pribadi, 4 Mei 2025).

Ritual budaya seperti selametan atau puasa weton pun memiliki fungsi
integratif. Ia menjadi media simbolik untuk menunjukkan kepada masyarakat
bahwa pasangan tetap menghormati adat, walau tidak sepenuhnya tunduk
padanya. Narasumber YT menyebut bahwa pengiriman makanan ke tetangga
pada saat prosesi pernikahan merupakan upaya integratif yang menurunkan
ketegangan sosial dan mencegah konflik horizontal dalam komunitas yang kecil
(YT, komunikasi pribadi, 4 Mei 2025).

Integrasi juga terjadi secara informal melalui nilai-nilai sosial yang hidup
dalam masyarakat seperti rukun, tenggang rasa, dan gotong royong. Ketika
pasangan yang menikah tanpa mematuhi hitungan weton menunjukkan
kehidupan rumah tangga yang baik, masyarakat dengan cepat menyambut
mereka kembali ke dalam sistem sosial. Dalam perspektif Parsons, ini adalah
bentuk penguatan integrasi melalui interaksi sosial yang didasarkan pada
penilaian fungsional, bukan dogmatis (Valone, 1980).

Fungsi terakhir adalah Latency atau Pattern Maintenance, yaitu kemampuan
sistem sosial dalam memelihara dan mereproduksi nilai-nilai budaya yang
diperlukan untuk kelangsungan masyarakat (Hisyam, 2021). Meski nilai weton
mulai mengalami penurunan legitimasi di kalangan muda, bentuk-bentuk
simboliknya tetap dijaga sebagai bagian dari identitas budaya. Seperti yang
disampaikan oleh YT, ritual adat tetap dijalankan meski dianggap sebagai bentuk

Al-Qisthu: Jurnal Kajian Ilmu-Ilmu Hukum



Harmoni dalam Keragaman Weton. .. | 29

“penghormatan”, bukan kepercayaan spiritual (YT, komunikasi pribadi, 4 Mei
2025).

Nilai weton tidak dihapus, tetapi dikemas ulang agar sesuai dengan
semangat zaman. Bentuk-bentuk pelestarian nilai seperti pembacaan primbon,
pemilihan waktu pernikahan tertentu, atau pelaksanaan prosesi adat sederhana
tetap dilakukan dengan makna yang lebih simbolik. Ini menunjukkan bahwa
sistem sosial masih menjaga fungsi latency melalui transformasi nilai, bukan
eliminasi. Budaya tidak ditinggalkan, tetapi diadaptasi agar tetap relevan.

Fungsi latency juga dijalankan melalui pendidikan nilai dalam keluarga.
Orang tua tetap menyampaikan pentingnya memahami tradisi, meskipun
memberikan kebebasan dalam mengambil keputusan. Dalam hal ini, nilai-nilai
seperti hormat pada orang tua, berdoa sebelum akad, dan saling pengertian
menjadi nilai baru yang direproduksi sebagai pengganti dari ketaatan mutlak
terhadap hitungan weton. Dengan demikian, transmisi nilai berlangsung dalam
bentuk yang lebih fungsional. Dalam konteks sosiologi hukum Islam, ini
menunjukkan bahwa transmisi nilai hukum tidak semata berlangsung melalui
jalur formal (negara), tetapi juga melalui jalur sosial-budaya yang bersifat
simbolik, di mana hukum Islam berdialog dengan tradisi secara fleksibel dan
responsif.

Dari keempat fungsi AGIL tersebut, terlihat bahwa sistem sosial di Desa
Kepuh Kembeng tetap berjalan secara fungsional meskipun menghadapi konflik
budaya. Praktik pernikahan dengan ketidakcocokan weton tidak menghancurkan
sistem sosial, tetapi justru menguji ketahanannya. Adaptasi, integrasi, dan
pelestarian nilai dilakukan dengan strategi yang halus namun efektif. Ini menjadi
bukti bahwa teori Parsons relevan untuk membaca dinamika sosial dalam
masyarakat yang sedang mengalami transformasi nilai.

Salah satu indikator keberhasilan sistem sosial dalam kerangka Parsons
adalah kemampuannya untuk menghasilkan stabilitas dalam perubahan (Hisyam,
2021) Masyarakat Desa Kepuh Kembeng telah menunjukkan bahwa mereka
mampu mempertahankan harmoni sosial meski ada ketegangan antara adat dan
realitas modern. Kompromi antara pasangan dan keluarga, antara individu dan
komunitas, menjadi bentuk nyata dari fungsi sistem yang berjalan secara optimal.

Penerimaan sosial terhadap pasangan yang menikah meski wetonnya tidak
cocok juga memperlihatkan bahwa masyarakat tidak lagi semata berorientasi
pada simbol, tetapi juga pada hasil dan manfaat sosial. Dalam hal ini, harmoni
sosial menjadi indikator utama keberhasilan sistem (Pasha dkk., 2022). Dukungan
dari tokoh masyarakat, toleransi dari lingkungan, dan kesediaan untuk
menjalankan prosesi budaya menunjukkan bahwa nilai kebersamaan tetap
menjadi fondasi sistem sosial.

Perubahan yang terjadi bukanlah bentuk pembangkangan terhadap adat,
melainkan bentuk reinterpretasi nilai dalam konteks sosial yang baru. Masyarakat
tetap memegang prinsip kehati-hatian dan penghormatan terhadap leluhur,
namun dengan cara yang lebih fleksibel. Proses ini menunjukkan bahwa nilai

Vol.23, No.1, June 2025



30 | Shodigin, Rifgi

budaya tidak harus kaku untuk bertahan, melainkan harus mampu menyesuaikan
diri agar tetap bermakna dalam kehidupan masyarakat (Andreyani dkk., 2020).

Dengan merujuk pada teori Parsons, dinamika sosial di Desa Kepuh
Kembeng dapat dipahami sebagai proses sistemik yang dijalankan secara kolektif.
Setiap unsur dalam masyarakat berfungsi untuk mempertahankan kestabilan
sosial melalui interaksi dan penyesuaian nilai. Ketika ketidakcocokan weton tidak
lagi menjadi penghalang, tetapi justru menjadi pemicu dialog sosial, maka yang
terjadi bukan kemunduran budaya, melainkan kematangan sosial.

Dalam kerangka ini, harmoni sosial bukan hasil dari ketaatan buta terhadap
tradisi, tetapi hasil dari kerja sistem sosial yang responsif terhadap perubahan
(Pasha dkk., 2022). Kehadiran konflik seperti weton tidak cocok tidak
mengganggu struktur, tetapi mendorong masyarakat untuk memperkuat fungsi-
fungsi sosial mereka. Dengan kata lain, sistem sosial tidak runtuh oleh perbedaan,
melainkan semakin stabil karena mampu mengelola perbedaan itu.

Penutup dari sub-pembahasan ini menegaskan bahwa masyarakat Desa
Kepuh Kembeng telah berhasil mempertahankan keseimbangan antara tradisi
dan modernitas melalui mekanisme sosial yang fungsional. Fungsi-fungsi dalam
kerangka AGIL Parsons terbukti berjalan dalam konteks lokal, dengan adaptasi
yang sesuai dengan dinamika nilai masyarakat. Hal ini memperlihatkan bahwa
stabilitas sosial bukan sekadar tercipta, tetapi dibentuk secara sadar oleh sistem
sosial yang aktif dan partisipatif.

Simpulan

Tradisi weton dalam masyarakat Desa Kepuh Kembeng menunjukkan
bahwa nilai-nilai budaya lokal tetap memainkan peran penting dalam praktik
perkawinan, meskipun tidak selalu selaras dengan norma keagamaan atau hukum
negara. Temuan lapangan memperlihatkan bahwa ketidakcocokan weton tidak
serta merta menjadi penghalang perkawinan, selama ada kehendak kuat dari
pasangan dan restu dari keluarga. Hal ini menunjukkan adanya fleksibilitas sosial
dan adanya ruang kompromi antara nilai adat dan kepentingan pribadi. Dalam
kerangka teori struktural fungsional Talcott Parsons, tradisi weton berfungsi
sebagai mekanisme sosial yang menjaga keteraturan simbolik dalam masyarakat,
tetapi tidak bersifat deterministik. Sementara dari perspektif hukum Islam, sikap
masyarakat yang tetap melangsungkan perkawinan meskipun weton tidak cocok
mencerminkan prinsip maslahah dan urfi yang dinamis, di mana kemaslahatan
dan kesepakatan sosial lebih diutamakan daripada formalisme budaya. Dengan
demikian, harmoni dalam keragaman bukan hanya wacana, tetapi tercermin
nyata dalam praktik hidup masyarakat, di mana adat, agama, dan kepentingan
sosial diposisikan secara seimbang dan adaptif.

Penelitian ini menggunakan kerangka struktural fungsional Talcott Parsons
untuk membaca peran tradisi weton dalam menjaga keseimbangan sosial
masyarakat. Untuk penelitian selanjutnya, pendekatan teoritik ini dapat

Al-Qisthu: Jurnal Kajian Ilmu-Ilmu Hukum



Harmoni dalam Keragaman Weton. ... | 31

dikembangkan melalui penggunaan model AGIL secara lebih sistematis untuk
menganalisis bagaimana masyarakat mengaktualisasikan nilai budaya
(adaptation), menjaga integrasi sosial (integration), membentuk orientasi tujuan
bersama (goal attainment), dan mempertahankan pola nilai (latency). Pendekatan
AGIL dapat digunakan sebagai instrumen analisis kualitatif yang lebih terstruktur
dalam menelusuri dinamika adaptasi budaya dan fleksibilitas norma di tengah
masyarakat modern. Selain itu, integrasi antara teori Parsons dan perspektif
sosiologi hukum Islam juga berpotensi memperkuat pemahaman terhadap relasi
antara nilai budaya, agama, dan hukum dalam praktik kehidupan sosial
masyarakat.

Daftar Pustaka

'Aatika, N. A. ]J., Maulani, N. A,, & Rifqi, M. J. (2023). Analisis Pengaruh Weton di
Desa Pakunden dalam Pernikahan Menurut Teori Strukturalisme Lévi-
Strauss. Jurnal Al-Hakim: Jurnal Ilmiah Mahasiswa, Studi Syariah, Hukum
dan Filantropi, 285-303.
https://doi.org/10.22515/jurnalalhakim.v5i2.7938

Andreyani, W. P., Yulindasari, N. O., Anggraeni, S. A., & Nurabadi, A. (2020).
Changes in Cultural Values as Efforts to Develop Character in School
Citizens. Proceedings of the 1 St International Conference on Information
Technology and Education (ICITE 2020), 546-552.
https://doi.org/10.2991 /assehr.k.201214.294

Anggraeni, C. W, & Suryanto, S. (2024). Kepatuhan Penggunaan Weton
Masyarakat Jawa dalam Penetapan Waktu Menikah. Nathiqiyyah, 7(1),
Article 1. https://doi.org/10.46781/nathiqiyyah.v7i1.1023

Bapak MS. (2025, Mei 4). Wawancara dengan Orang Tua Pengantin [Komunikasi
pribadi].

Brenda, S. (2023). PANTANGAN PERNIKAHAN KARENA PERGESEKAN WETON DAN
ARAH NGALOR NGULON DALAM ADAT JAWA PERSPEKTIF'URF (STUDI
KASUS DESA SUMBERGANDU KECAMATAN PILANGKENCENG KABUPATEN
MADIUN) [Skripsi]. IAIN Ponorogo.

Brondizio, E. S., Aumeeruddy-Thomas, Y. Bates, P., Carino, ], Fernandez-
Llamazares, A., Ferrari, M. F., Galvin, K., Reyes-Garcia, V., McElwee, P.,
Molnar, Z., Samakov, A., & Shrestha, U. B. (2021). Locally Based, Regionally
Manifested, and Globally Relevant: Indigenous and Local Knowledge,
Values, and Practices for Nature. Annual Review of Environment and
Resources, 46(1), 481-509. https://doi.org/10.1146/annurev-environ-
012220-012127

Vol.23, No.1, June 2025



32 | Shodigin, Rifgi

Budding Sociologist. (2024, Mei 14). Talcott Parsons: System Theory & AGIL
Explained. https://buddingsociologist.in/talcott-parsons/

Christov-Moore, L., Bolis, D., Kaplan, J., Schilbach, L., & Iacoboni, M. (2023). Trust
in Social Interaction: From Dyads to Civilizations. Dalam P. S. Boggio, T. S.
H. Wingenbach, M. L. Da Silveira Coélho, W. E. Comfort, L. Murrins Marques,
& M. V. C. Alves (Ed.), Social and Affective Neuroscience of Everyday Human
Interaction (hlm. 119-141). Springer International Publishing.
https://doi.org/10.1007/978-3-031-08651-9_8

Demina, D., Lani, 0., Maimori, R., Yuliani, T., & Asnely, A. (2022). Education
Harmony in Society Cultural Perspective. Proceedings of the 6th
Batusangkar International Conference, BIC 2021, 11 - 12 October, 2021,
Batusangkar-West Sumatra, Indonesia. Proceedings of the 6th Batusangkar
International Conference, BIC 2021, 11 - 12 October, 2021, Batusangkar-
West Sumatra, Indonesia, Batusangkar, Indonesia.
https://doi.org/10.4108/eai.11-10-2021.2319442

Edivildus, A., Nuwa, G., & Kasim, A. M. (2022). Implementation Of the Waihawa
Community Traditional Marriage Service from Social Cultural Aspects in
Waihawa Village. Jurnal Riset IImu Pendidikan, 2(4), 205-209.
https://doi.org/10.56495/jrip.v2i4.181

Efendy, H., Alfa, F., & Madyan, S. (2022). TRADISI PERHITUNGAN WETON UNTUK
MENENTUKAN HARI NIKAH DALAM PERSPEKTIF HUKUM ISLAM (STUDI
KASUS DI DESA ARGOSUKO KE CAMATAN PONCOKUSUMO). Jjurnal
Hikmatina, 4(2), Article 2.

El'Arifah, L. (2017). Ihda. Weton Calculation Practice On A Wedding CeremonylIn
Muslim Scholar’s Opinion (Study at Tirtomoyo Pakis Malang) [Doctoral
dissertation, Thesis]. UIN Malang.

Elsayed, H. A., AboWardah, E. S., & Ramadan, M. G. (2019). Traditional Market
Design towards Cohesion between Social Sustainability and Bioclimatic

Approach. IOP Conference Series: Materials Science and Engineering,
471(072002), 1-12. https://doi.org/10.1088/1757-899X/471/7 /072002

Faizah, N. (2022). LARANGAN NIKAH KARENA WETON CALON SUAMI ISTRI DALAM
PERSPEKTIF HUKUM ISLAM ( Studi Kasus Di Desa Jeruklegi Kulon
Kecamatan Jeruklegi Kabupaten Cilacap) [Skripsi]. Universitas Islam
Sultan Agung.

Ganiyeva, F. (2022). The Role of the Family as a Social Institution in the Formation
of Society in Modern Times. Vakantivis - Uluslararast Tarih Arastirmalari
Dergisi, 7(Sp. [ssue), 1566-1581.
https://doi.org/10.24186 /vakanuvis.1151077

Al-Qisthu: Jurnal Kajian Ilmu-Ilmu Hukum



Harmoni dalam Keragaman Weton. .. | 33

Giri, M. (2021). Devaluation of Cultural Life: A Study of Reconstruction-Resilience
Practices of an Earthquake Displaced Community. Molung Educational
Frontier, 11, 54-77. https://doi.org/10.3126/mef.v11i0.37836

Harahap, K. F.,, Adly, A, & Marpaung, W. (2021). Perhitungan Weton sebagai
Penentu Hari Pernikahan dalam Tradisi Masyarakat Jawa Kabupaten Deli
Serdang (Ditinjau dalam Persfektif 'Urf dan Sosiologi Hukum). Al-
Mashlahah Jurnal Hukum Islam dan Pranata Sosial, 9(02), Article 02.
https://doi.org/10.30868/am.v9i02.1597

Hisyam, C. J. (2021). Sistem Sosial Budaya Indonesia. Bumi Aksara.

Huda, M., Muhamad, N. H. N,, Isyanto, P., Muhamat, R., Marni, N,, Kilani, M. A, &
Safar, J. (2020). Building harmony in diverse society: Insights from
practical wisdom. International Journal of Ethics and Systems, 36(2), 149-
165. https://doi.org/10.1108/IJOES-11-2017-0208

[bu MU. (2025, Mei 4). Wawancara dengan Masyarakat Tetua (Tokoh Adat)
[Komunikasi pribadi].

Idris, J. (2023). Dinamika Keharmonisan Keluarga Dalam Prespektif Weton Jawa
(Studi Etnografi Dukuh Tojayan, Desa Pucangan, Kecamatan Kartasura,
Kabupaten Sukoharjo, Jawa Tengah) |[Skripsi]. UIN Raden Mas Said
Surakarta.

Kabanova, K. V. (2022). Traditions and their role in the development of family and
society.  Psychologist, 1, 72-80. https://doi.org/10.25136/2409-
8701.2022.1.35918

Maesurabh, S. (2023). HARMONIKA MULTIKULTURAL KUNCI SUKSES KOMUNIKASI
LINTAS KULTUR. PT Media Penerbit Indonesia.

Maftuhah, L. (2018). PANDANGAN MASYARAKAT ISLAM TERHADAP DASAR
TRADISI WETON SEBAGAI PERJODOHAN DI DESA KARANGAGUNG GLAGAH
LAMONGAN SKRIPSI [Skripsi]. UIN Sunan Ampel Surabaya.

Nooryanti, E. (2021). EPISTEMOLOGI ITUNGAN GENEP DALAM KONSEP WETON
UNTUK MENENTUKAN HARI PERNIKAHAN (STUDI KASUS DI DESA KAJAR
KECAMATAN DAWE KABUPATEN KUDUS) [Skripsi]. IAIN Surakarta.

Ormerod, R. (2020). The history and ideas of sociological functionalism: Talcott
Parsons, modern sociological theory, and the relevance for OR. Journal of
the Operational Research Society, 71(12), 1873-1899.
https://doi.org/10.1080/01605682.2019.1640590

Pasha, M. I, Riaz, S., & Riaz, A. (2022). Social Harmony and Governance: A Case
Study of Muslim States. Global Sociological Review, VII(I), 16-26.
https://doi.org/10.31703/gsr.2022(VII-1).03

Vol.23, No.1, June 2025



34 | Shodigin, Rifgi

Rizaluddin, F., Alifah, S. S., & Khakim, M. I. (2021). Konsep Perhitungan Weton
dalam Pernikahan Menurut Prespektif Hukum Islam. YUDISIA : Jurnal
Pemikiran Hukum dan Hukum Islam, 12(1), 139-150.
https://doi.org/10.21043/yudisia.v12i1.9188

Rozhkova, L. V., Dubina, A. Sh., & Penza State University. (2023). Contemporary
youth family values. Izvestiya of Saratov University. Sociology. Politology,
23(2), 138-142. https://doi.org/10.18500/1818-9601-2023-23-2-138-
142

Safitri, M. A.,, & Mustafa, A. (2021). Tradisi Perhitungan Weton dalam Pernikahan
Masyarakat Jawa di Kabupaten Tegal; Studi Perbandingan Hukum Adat
dan Hukum Islam. Shautuna: Jurnal Ilmiah Mahasiswa Perbandingan
Mazhab dan Hukum, 2(1), 156-167.
https://doi.org/10.24252/shautuna.v2i1.16391

Santiago, J. (2023). The Impact of Religious Rituals on Cultural Identity: Review of
the Relationship between Religious Practices and Cultural Belonging.
International Journal of Culture and Religious Studies, 4(2), 13-22.
https://doi.org/10.47941/ijcrs.1346

Sariroh, S. T, & Ali, M. (2022). Moralitas Religius Sebagai Kerangka Dasar
Membentuk Rumah Tangga Sakinah: Religious Morality as The Basic
Framework for The Sakinah Household. AL-AQWAL : Jurnal Kajian Hukum
Islam, 1(2), 97-115. https://doi.org/10.53491 /alaqwal.v1i2.355

Sato, T. (1978). The Logic of “the Social” in Parsons’ Theory. Japanese Sociological
Review, 29(2), 41-43. https://doi.org/10.4057 /jsr.29.2_41

Saudari YT. (2025, Mei 4). Wawancara dengan Pelaku Pernikahan [Komunikasi
pribadi].

Shcherbina, A. V. (2022). Traditional Values in Analytical Perspectives of
Sociology. Discourse, 8(3), 56-69. https://doi.org/10.32603/2412-8562-
2022-8-3-56-69

Shofi’atun, U. (2022). PERHITUNGAN WETON DALAM PERNIKAHAN JAWA (Studi
Kasus Pada Desa Kendalrejo Kecamatan Bagor Nganjuk). Jurnal Ilmiah
Spiritualis: Jurnal Pemikiran Islam dan Tasawuf, 7(2), 189-203.
https://doi.org/10.53429/spiritualis.v7i2.347

Simamora, A., Ruwaida, I. M., Makarima, N. I. T., Raharja, B. P. L., Risma, N. A,
Saputro, R. D., & Ardhian, D. (2022). ANALISIS BENTUK DAN MAKNA
PERHITUNGAN WETON PADA TRADISI PERNIKAHAN ADAT JAWA
MAYARAKAT DESA NGINGIT TUMPANG (KAJIAN ANTROPOLINGUISTIK).
Jurnal Budaya, 3(1), 44-54.

Susanti, E., Pernantah, P. S., Syafiq, A., & Ozay, M. (2022). LOCAL TRADITIONS AND
STRENGTHENING OF MULTICULTURAL VALUES IN DEVELOPING SOCIO-

Al-Qisthu: Jurnal Kajian Ilmu-Ilmu Hukum



Harmoni dalam Keragaman Weton. ... | 35

RELIGIOUS OF DELIMA SOCIETY. Alfuad: Jurnal Sosial Keagamaan, 6(1),
15-24. https://doi.org/10.31958/jsk.v6i1.5007

Valone, J. ]J. (1980). Parsons’ Contributions to Sociological Theory: Reflections on
the Schutz-Parsons Correspondence. Human Studies, 3(4), 375-386.
https://doi.org/10.1007 /BF02331823

Widayati, E. (2019). The Worldview Of Social Harmony Bulding In The Pluralisme
A Phenomenology Study in Balun Village, Turi District, Lamongan Regency.
Journal of Islamic Civilization, 1(1), 49-61.
https://doi.org/10.33086/jic.v1i1.945

Wulandari, E. A. (2023). Tradisi Perhitungan Weton Dalam Pernikahan
Masyarakat Suku Jawa Di Sungai Sahut Merangin 1983-2021 [Skripsi].
Universitas Jambi.

Zhang, Y. (2017). Study on the Changes of Marriage and Family Concept in the
Period of Social Transformation. Proceedings of the 7th International
Conference on Education, Management, Information and Mechanical
Engineering (EMIM 2017). 7th International Conference on Education,
Management, Information and Mechanical Engineering (EMIM 2017),
Shenyang, China. https://doi.org/10.2991/emim-17.2017.265

Zuhriyah, N. K, Sugandha, L., & Hadidarma, W. (2024). Strategi Adaptasi
Masyarakat terhadap Perubahan Sosial. Bersatu: Jurnal Pendidikan
Bhinneka Tunggal Ika, 2(1), Article 1.
https://doi.org/10.51903/bersatu.v2il.517

Vol.23, No.1, June 2025



