
 
 

16 
 

Al-Qisthu: Jurnal Kajian Ilmu-Ilmu Hukum 

Vol.23, No.1, June 2025, pp.16-35 

ISSN: 1858-1099 (p); 2654-3559 (e) 

DOI: http://dx.doi.org/10.32694/qst.v23i1.5271 

Harmoni dalam Keragaman Weton: 
Tradisi Perkawinan di Desa Kepuh Kembeng 

 
Mohammad Shodiqin, Muhammad Jazil Rifqi 

Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya, Indonesia 
 

Email: shodiqinattubani@gmail.com 
 

Abstract 
The weton tradition in Javanese culture remains a significant cultural heritage that 
influences marriage decisions in various communities, including in Kepuh Kembeng 
Village, Jombang. This study aims to analyze how local society responds to weton 
incompatibility in marriage and to what extent such cultural values affect their social 
life. The research employs a qualitative descriptive method, with data collected 
through observations and interviews involving community leaders, religious figures, 
and couples who experienced weton differences. The findings reveal that although 
weton is still respected, it is no longer viewed as an absolute barrier to marriage. 
Values of social harmony and collective deliberation serve as key social mechanisms 
that enable negotiation between cultural traditions and family interests. Using Talcott 
Parsons’ structural functionalism, the weton tradition is interpreted as a flexible 
symbolic system that functions to maintain social order rather than as a rigid 
normative constraint. This study contributes to the discourse on living law and 
enriches the understanding of the interplay between cultural tradition and religious 
values in contemporary Muslim Javanese society. 
 

Keywords: Social Harmony; Structural Functionalism; Talcott Parsons; Weton. 
 

Abstrak 
Tradisi weton dalam budaya Jawa merupakan warisan kultural yang masih 
memengaruhi keputusan perkawinan di berbagai daerah, termasuk di Desa Kepuh 
Kembeng, Jombang. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis bagaimana 
masyarakat merespons ketidakcocokan weton dalam perkawinan serta sejauh mana 
nilai-nilai budaya tersebut memengaruhi kehidupan sosial mereka. Metode yang 
digunakan adalah kualitatif deskriptif dengan pengumpulan data melalui observasi 
dan wawancara terhadap tokoh masyarakat, tokoh agama, dan pasangan yang 
mengalami perbedaan weton. Hasil penelitian menunjukkan bahwa meskipun weton 
masih dihormati, masyarakat tidak lagi menjadikannya sebagai penghalang mutlak 
dalam perkawinan. Nilai harmoni dan musyawarah menjadi mekanisme sosial utama 
yang memungkinkan terjadinya kompromi antara budaya lokal dan kepentingan 
keluarga. Dengan menggunakan teori fungsionalisme struktural Talcott Parsons, 
tradisi weton dapat dipahami sebagai sistem simbolik yang fleksibel dan berfungsi 
menjaga keteraturan sosial, bukan sebagai norma yang kaku. Penelitian ini 
memberikan kontribusi terhadap kajian living law dan dinamika hubungan antara 
budaya dan agama dalam masyarakat Muslim Jawa kontemporer. 
 

Kata Kunci: Weton; Harmoni Sosial; Struktural Fungsionalisme; Talcott Parsons. 
 

This is an open access article distributed under the Creative Commons Attribution License, which permits 
unrestricted use, distribution, and reproduction in any medium, provided the original work is properly cited. 

 

mailto:shodiqinattubani@gmail.com


Harmoni dalam Keragaman Weton…| 17 
 
 
 

 Vol.23, No.1, June 2025 

 

Pendahuluan 

Perkawinan dalam tradisi masyarakat Jawa tidak hanya dimaknai sebagai 

penyatuan dua individu, tetapi juga sebagai penyatuan dua keluarga besar dalam 

kerangka spiritual, kultural, dan sosial. Nilai-nilai tradisional yang melingkupi 

praktik perkawinan seringkali dipengaruhi oleh sistem kosmologis dan metafisik, 

termasuk dalam hal ini perhitungan weton, yaitu gabungan antara hari dan 

pasaran kelahiran menurut kalender Jawa. Dalam pandangan budaya Jawa, weton 

menjadi semacam “peta spiritual” yang diyakini mampu meramalkan 

keharmonisan, nasib, dan keselarasan pasangan suami istri dalam menjalani 

rumah tangga (El’Arifah, 2017; Nooryanti, 2021). Praktik ini bukan sekadar 

instrumen ritual, melainkan ekspresi dari kearifan lokal yang hidup dalam 

memori kolektif masyarakat dan diwariskan secara turun-temurun (Wulandari, 

2023). 

Namun demikian, dalam praktik sosialnya, perhitungan weton tidak selalu 

menghasilkan kecocokan. Ketika ketidaksesuaian ditemukan, masyarakat, 

termasuk di Desa Kepuh Kembeng, Kabupaten Jombang, cenderung tidak serta-

merta menolak pernikahan tersebut. Sebaliknya, mereka mengembangkan 

berbagai strategi kultural untuk menyiasati potensi dampak negatif yang diyakini 

akan muncul, seperti pertengkaran hingga perceraian (Ibu MU, komunikasi 

pribadi, 4 Mei 2025). Strategi itu antara lain berupa pelaksanaan ritual selametan, 

ruwatan, puasa weton, memilih waktu pernikahan pada malem songo, hingga 

menyembunyikan hasil weton dari publik (Saudari YT, komunikasi pribadi, 4 Mei 

2025). Fenomena ini memperlihatkan bahwa meskipun nilai-nilai adat masih kuat, 

masyarakat juga menunjukkan fleksibilitas budaya dan daya lenting sosial (social 

resilience) dalam menjaga harmoni antara tradisi dan realitas kehidupan modern 

(Brondízio dkk., 2021; Giri, 2021). 

Sejumlah penelitian terdahulu telah membahas tradisi weton dalam 

pernikahan dari beragam pendekatan. Simamora dkk. (2022) memandang weton 

sebagai konstruksi budaya untuk menjaga stabilitas rumah tangga, sementara 

Rizaluddin dkk. (2021) dan Harahap dkk. (2021) menekankan pentingnya 

moderasi praktik tersebut agar tidak bertentangan dengan prinsip syariat Islam. 

Studi lain oleh Shofi’atun (2022) menunjukkan bahwa weton bisa menyebabkan 

pembatalan pernikahan. Safitri & Mustafa (2021) melihatnya sebagai bentuk 

ikhtiar kehati-hatian, sedangkan ’Aatika dkk. (2023) menggunakan pendekatan 

strukturalisme Lévi-Strauss dan menilai weton sebagai sistem simbolik untuk 

menghindari kesialan. Namun demikian, studi-studi tersebut umumnya belum 

secara spesifik membahas fungsi sosial dari strategi adaptif masyarakat dalam 

mengelola ketidaksesuaian weton, khususnya dalam kerangka teori sosiologi 

modern. 

Berbeda dari studi-studi sebelumnya, artikel ini menggunakan kerangka 

Struktural Fungsionalisme Talcott Parsons untuk menganalisis negosiasi sosial 

atas ketidakcocokan weton, sekaligus menyoroti dimensi sosiologi hukum. Tradisi 

weton dipahami sebagai bagian dari living law yang hidup dalam masyarakat, dan 



18 | Shodiqin, Rifqi 

Al-Qisthu: Jurnal Kajian Ilmu-Ilmu Hukum 

 

berinteraksi dengan nilai-nilai hukum Islam dalam praktik perkawinan. Melalui 

empat fungsi AGIL (Adaptation, Goal Attainment, Integration, dan Latency) 

dianalisis bagaimana masyarakat mempertahankan kohesi sosial sekaligus 

menyeimbangkan norma adat dan prinsip syariat dalam satu sistem hukum sosial 

yang dinamis (Budding Sociologist, 2024; Ormerod, 2020). Dalam konteks ini, 

weton tidak hanya berperan sebagai indikator kecocokan pasangan, tetapi juga 

sebagai mekanisme sosial yang mendorong integrasi, mediasi sosial, dan 

pelestarian nilai budaya dalam masyarakat yang sedang mengalami transformasi 

nilai (Rozhkova et al., 2023; Zhang, 2017). 

Penelitian ini bertujuan untuk mengisi kesenjangan dalam kajian 

sebelumnya dengan fokus pada bagaimana masyarakat mengelola 

ketidakcocokan weton melalui mekanisme sosial dan simbolik. Penelitian ini 

memandang bahwa ketidaksesuaian weton bukan semata pelanggaran norma 

adat, melainkan pemicu lahirnya praktik adaptif yang menjaga keberlangsungan 

sistem sosial. Melalui pendekatan Struktural Fungsionalisme Parsons, artikel ini 

berkontribusi dalam memperkaya pemahaman teoritis mengenai daya lenting 

tradisi dalam menghadapi tantangan modernisasi, serta memberikan kontribusi 

praktis terhadap perumusan kebijakan sosial dan budaya yang lebih kontekstual 

dan responsif terhadap dinamika nilai masyarakat lokal. 

 

Metode 

Penelitian ini merupakan penelitian empiris kualitatif dengan 

menggunakan pendekatan sosiologi hukum. Jenis penelitian ini dipilih karena 

bertujuan untuk menggali secara mendalam praktik budaya dan respons sosial 

masyarakat terhadap ketidakcocokan weton dalam pernikahan. Penelitian 

kualitatif memungkinkan peneliti untuk memahami makna subjektif, proses 

sosial, serta dinamika nilai yang berkembang dalam komunitas lokal secara 

kontekstual dan naturalistik. Desain penelitian yang digunakan adalah studi kasus 

yang terfokus pada masyarakat Desa Kepuh Kembeng, Kabupaten Jombang. Studi 

kasus ini dipilih karena lokasi tersebut memiliki relevansi kuat dengan fenomena 

yang diteliti, yakni keberlangsungan tradisi weton dalam praktik pernikahan di 

tengah perubahan sosial. Dengan pendekatan ini, peneliti dapat mengamati dan 

menganalisis secara holistik gejala sosial yang terjadi secara nyata dan 

kontekstual dalam kehidupan sehari-hari masyarakat. Sumber data dalam 

penelitian ini terdiri dari data primer dan data sekunder. Data primer diperoleh 

dari hasil wawancara mendalam dengan informan kunci, yaitu tokoh adat, orang 

tua pengantin, serta pasangan yang mengalami ketidakcocokan weton. Penentuan 

informan dilakukan secara purposif, dengan mempertimbangkan pengalaman 

langsung mereka terhadap praktik yang diteliti. Data sekunder diperoleh melalui 

studi literatur yang mencakup buku, artikel ilmiah, jurnal akademik, serta 

dokumentasi penelitian terdahulu yang relevan. 



Harmoni dalam Keragaman Weton…| 19 
 
 
 

 Vol.23, No.1, June 2025 

 

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui wawancara mendalam, 

observasi partisipatif, dan dokumentasi. Wawancara dilakukan secara semi-

terstruktur untuk memperoleh informasi yang fleksibel namun tetap fokus pada 

topik penelitian. Observasi dilakukan dengan menghadiri kegiatan adat atau ritual 

pernikahan yang berkaitan dengan weton, guna menangkap dinamika sosial 

secara langsung. Dokumentasi digunakan untuk melengkapi data, seperti catatan 

lapangan dan rekaman audio wawancara. Analisis data dilakukan secara 

deskriptif-kualitatif, dengan merujuk pada kerangka teori Struktural 

Fungsionalisme Talcott Parsons. Proses analisis mencakup tiga tahap: reduksi 

data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan. Dalam kerangka ini, data 

dianalisis menggunakan model AGIL (Adaptation, Goal Attainment, Integration, 

dan Latency) untuk melihat bagaimana masyarakat menyesuaikan nilai adat 

dengan realitas kontemporer. Penekanan khusus diberikan pada mekanisme 

sosial yang dijalankan masyarakat seperti musyawarah keluarga, ritual simbolik, 

dan peran tokoh adat dalam menjaga harmoni sosial di tengah ketegangan antara 

nilai tradisional dan pilihan personal. 

 

Hasil dan Pembahasan 

Dinamika Sosial dalam Keragaman Weton  

Dalam masyarakat Jawa, perhitungan weton telah lama menjadi pedoman 

penting dalam pengambilan keputusan, terutama dalam urusan pernikahan. 

Tradisi ini diyakini mengandung nilai-nilai kosmologis yang menghubungkan 

manusia dengan alam semesta. Perhitungan weton dianggap dapat memengaruhi 

kecocokan pasangan dan nasib rumah tangga mereka di masa depan (Anggraeni 

& Suryanto, 2024). Jika pasangan dianggap tidak cocok berdasarkan hitungan 

weton, maka pernikahan tersebut diyakini dapat membawa malapetaka, seperti 

pertengkaran terus-menerus, kesialan, hingga perceraian. Keyakinan ini 

menunjukkan bagaimana nilai tradisional masih memiliki peran besar dalam 

mengarahkan tindakan sosial masyarakat (Faizah, 2022). 

Di Desa Kepuh Kembeng, Kabupaten Jombang, kepercayaan terhadap weton 

masih cukup kuat, khususnya di kalangan orang tua dan tokoh adat. Sebagaimana 

disampaikan oleh narasumber MU, weton dipahami bukan sekadar perhitungan 

hari lahir, melainkan sebagai “panduan hidup” yang memberikan petunjuk 

mengenai jodoh, rezeki, dan nasib (MU, komunikasi pribadi, 4 Mei 2025). Hal ini 

menunjukkan bahwa tradisi weton telah melembaga sebagai bagian dari struktur 

budaya yang diwariskan lintas generasi. Kekuatan tradisi ini bahkan dapat 

memengaruhi keputusan pernikahan, terlepas dari kesiapan atau keinginan 

pribadi pasangan yang bersangkutan. 

Namun, dinamika sosial menunjukkan bahwa kepercayaan terhadap weton 

tidak selalu bersifat kaku. Dalam beberapa kasus, seperti yang diungkap oleh 

narasumber YT, pasangan tetap melangsungkan pernikahan meskipun hasil 

perhitungan weton menunjukkan ketidakcocokan (YT, komunikasi pribadi, 4 Mei 



20 | Shodiqin, Rifqi 

Al-Qisthu: Jurnal Kajian Ilmu-Ilmu Hukum 

 

2025). Hal ini menjadi indikasi bahwa telah terjadi perubahan nilai di kalangan 

generasi muda yang mulai memandang weton sebagai bagian dari budaya, bukan 

sebagai kebenaran mutlak. Perubahan ini menandai pergeseran orientasi dari 

nilai komunal ke arah otonomi individu dalam menentukan masa depan 

pernikahan (Maftuhah, 2018). 

Ketegangan antara nilai tradisional dan nilai modern terlihat dalam proses 

pengambilan keputusan saat terjadi ketidakcocokan weton. Meskipun pasangan 

memiliki keyakinan dan keinginan kuat untuk menikah, mereka tetap harus 

mempertimbangkan restu orang tua yang berpegang pada nilai-nilai leluhur. 

Sebagaimana disampaikan oleh Bapak MS, musyawarah keluarga besar menjadi 

forum penting untuk meredakan perbedaan pendapat dan mencari jalan tengah. 

Dalam forum ini, tokoh adat dan tokoh agama kerap diundang sebagai penengah 

untuk memberikan pandangan spiritual dan sosial (MS, komunikasi pribadi, 4 Mei 

2025). 

Dalam konteks ini, tekanan sosial masih hadir sebagai mekanisme kontrol 

kolektif. Menurut YT, tekanan untuk membatalkan atau menunda pernikahan 

karena weton tidak cocok tidak hanya datang dari orang tua, tetapi juga dari 

lingkungan sosial yang masih menghormati tradisi. Tekanan ini menempatkan 

pasangan dalam dilema antara memenuhi ekspektasi keluarga dan 

mempertahankan pilihan pribadi. Namun, sebagian masyarakat juga mulai 

bersikap lebih toleran terhadap pilihan individu, selama keputusan tersebut tetap 

mengindahkan nilai sopan santun dan tanggung jawab sosial (YT, komunikasi 

pribadi, 4 Mei 2025). 

Praktik perhitungan weton sendiri dilakukan dengan menjumlahkan nilai 

dari hari dan pasaran kelahiran masing-masing calon pengantin (Shofi’atun, 

2022). Jika hasilnya menunjukkan kategori buruk seperti pegat, maka pernikahan 

dianggap berisiko. Seperti dijelaskan oleh YT, angka tertentu seperti 25 dapat 

dikategorikan sebagai “sujanan,” yang berarti buruk (YT, komunikasi pribadi, 4 

Mei 2025). Namun, dalam kenyataan sosial, hasil tersebut tidak selalu menjadi 

penghalang mutlak. Musyawarah, diskusi, dan pertimbangan rasional tetap 

menjadi bagian dari proses pengambilan keputusan, terutama di kalangan muda 

yang lebih terbuka (Efendy dkk., 2022). 

Beberapa pasangan yang tetap menikah meskipun wetonnya tidak cocok 

memilih untuk melakukan ritual simbolik guna “menetralkan” pengaruh negatif 

yang diyakini melekat. Ibu MU menyebutkan bahwa ritual seperti ruwatan, 

selametan, dan tumpengan menjadi sarana spiritual untuk memohon keselamatan 

dan harmoni rumah tangga (Ibu MU, komunikasi pribadi, 4 Mei 2025). Di sisi lain, 

YT menyebutkan bahwa pengiriman makanan ke tetangga sebagai bentuk 

“penebusan sosial” juga masih dipraktikkan untuk meredakan potensi tekanan 

lingkungan (Saudari YT, komunikasi pribadi, 4 Mei 2025). Praktik ini 

menunjukkan adanya negosiasi antara adat dan kenyataan. 

Masyarakat Kepuh Kembeng tidak bersifat homogen dalam menyikapi 

ketidakcocokan weton. Ada yang masih memegang teguh hitungan tersebut 



Harmoni dalam Keragaman Weton…| 21 
 
 
 

 Vol.23, No.1, June 2025 

 

sebagai syarat mutlak, namun ada pula yang mulai fleksibel dengan 

mengedepankan aspek keagamaan atau logika. Dalam wawancara dengan YT, 

terlihat bahwa beberapa orang tua tetap melakukan perhitungan weton meskipun 

mengaku tidak lagi meyakininya secara penuh (YT, komunikasi pribadi, 4 Mei 

2025). Ini menunjukkan bahwa praktik budaya tidak selalu identik dengan 

keyakinan absolut, tetapi seringkali dilaksanakan demi menjaga keharmonisan 

sosial dan simbol penghormatan pada leluhur. 

Fungsi sosial weton dalam masyarakat desa tidak semata pada makna mistik, 

tetapi juga sebagai media pemersatu dalam komunikasi antar keluarga besar 

(Brenda, 2023). Ketika terjadi ketidaksesuaian weton, keluarga tidak langsung 

menolak, melainkan mengadakan rembugan. Tradisi musyawarah ini menjadi alat 

negosiasi sosial untuk meredam konflik dan mencari solusi yang diterima semua 

pihak (MU, komunikasi pribadi, 4 Mei 2025). Ini menunjukkan bahwa nilai-nilai 

lokal seperti tepa selira, tenggang rasa, dan gotong royong masih menjadi 

landasan penting dalam dinamika sosial pernikahan. 

Lebih lanjut, ketidakcocokan weton sering kali dijadikan indikator awal bagi 

keluarga untuk mengukur kesiapan pasangan secara psikologis dan spiritual 

(Idris, 2023). Dalam praktiknya, pasangan yang bersikeras menikah meskipun 

tidak cocok secara weton harus membuktikan keseriusan mereka kepada 

keluarga dan masyarakat. MU menyebut bahwa bukti keberhasilan rumah tangga 

menjadi faktor penentu utama penerimaan masyarakat (MU, komunikasi pribadi, 

4 Mei 2025). Ini memperlihatkan bahwa weton lebih merupakan alat seleksi sosial 

awal ketimbang kriteria final dalam pengambilan keputusan. 

Seiring waktu, penerimaan sosial terhadap pasangan yang menikah dengan 

ketidakcocokan weton semakin meningkat. Ketika pasangan menunjukkan 

kehidupan rumah tangga yang harmonis dan bertanggung jawab, masyarakat 

cenderung melupakan ketidaksesuaian weton di masa lalu (YT, komunikasi 

pribadi, 4 Mei 2025). Ini mengindikasikan bahwa sistem nilai masyarakat 

memiliki fleksibilitas yang memungkinkan transformasi nilai tanpa menimbulkan 

konflik struktural. Penerimaan ini juga menjadi sinyal bahwa sistem sosial tetap 

dapat berjalan meskipun norma-norma adat mengalami pelemahan. 

Pandangan masyarakat terhadap pasangan yang menabrak aturan weton 

juga turut berubah. Sebagaimana dinyatakan oleh YT, sebagian besar warga lebih 

mengutamakan keharmonisan, komunikasi, dan kesetiaan dalam rumah tangga 

dibanding sekadar mematuhi hitungan kalender Jawa (YT, komunikasi pribadi, 4 

Mei 2025). Dengan demikian, nilai-nilai sosial yang sebelumnya mengedepankan 

kepatuhan pada tradisi mulai digeser oleh nilai-nilai berbasis rasionalitas dan 

pengalaman personal. Meski demikian, penghormatan terhadap budaya tetap 

dijaga dalam bentuk simbolis atau kompromi sosial (Shcherbina, 2022). 

Di sisi lain, ritual simbolik seperti tumpengan, pengiriman makanan, dan 

selametan tetap dilestarikan meskipun tidak lagi dipercayai secara sakral. Praktik 

ini lebih dilihat sebagai bentuk penghormatan pada leluhur, menjaga hubungan 

sosial dengan tetangga, serta menenangkan kekhawatiran orang tua yang masih 



22 | Shodiqin, Rifqi 

Al-Qisthu: Jurnal Kajian Ilmu-Ilmu Hukum 

 

percaya pada nilai-nilai lama (YT, komunikasi pribadi, 4 Mei 2025). Ini 

menunjukkan bahwa fungsi weton dalam masyarakat tidak hanya terletak pada 

kepercayaan, tetapi juga pada kemampuannya dalam menjaga keseimbangan 

sosial dan menghindari konflik terbuka (Christov-Moore dkk., 2023). 

Strategi kompromi yang dilakukan masyarakat, baik dalam bentuk ritual 

maupun dialog sosial, menjadi indikator dari kekuatan adaptasi budaya lokal 

(Zuhriyah dkk., 2024). Ketika tekanan adat bertemu dengan nilai-nilai baru yang 

lebih individualistik, masyarakat tidak serta-merta memilih salah satu, tetapi 

menggabungkannya dalam bentuk kompromi yang diterima bersama. Dalam hal 

ini, harmoni sosial yang terwujud bukanlah hasil dari penegakan aturan adat 

secara keras, melainkan dari kecerdasan kolektif dalam menavigasi perubahan 

nilai (Maesurah, 2023). 

Peran tokoh masyarakat dalam konteks ini sangat penting. Sebagaimana 

dijelaskan oleh Ibu MU, tokoh adat dan tokoh agama kerap menjadi mediator 

dalam musyawarah keluarga besar (MU, komunikasi pribadi, 4 Mei 2025). Mereka 

berfungsi bukan hanya sebagai penafsir adat, tetapi juga sebagai penjaga stabilitas 

sosial. Pandangan mereka sering kali digunakan sebagai legitimasi atas keputusan 

yang dianggap kontroversial. Dengan demikian, keberadaan tokoh sosial ini 

menjadi simbol keseimbangan antara tradisi dan adaptasi nilai modern. 

Sikap inklusif dan terbuka terhadap perbedaan pandangan menjadi salah 

satu kunci dari keberlangsungan harmoni di Desa Kepuh Kembeng. Ketika 

pasangan memilih untuk menikah meski wetonnya tidak cocok, masyarakat 

cenderung menilai berdasarkan hasil kehidupan mereka, bukan dari hitungan 

awal. Sikap ini menunjukkan bahwa masyarakat mampu bertransformasi secara 

sosial tanpa harus menghilangkan identitas budayanya. Fleksibilitas inilah yang 

menjadi fondasi dari sistem sosial yang dinamis dan adaptif (Widayati, 2019). 

Keseimbangan antara tradisi dan kebebasan individu dijaga melalui 

pendekatan simbolik dan dialogis. Masyarakat tetap melaksanakan ritual adat 

sebagai bentuk penghormatan, namun tidak memaksakan keyakinan tersebut 

sebagai syarat mutlak. Di sisi lain, pasangan muda tetap diberi ruang untuk 

mengambil keputusan berdasarkan keyakinan dan kondisi mereka sendiri. Ini 

menunjukkan adanya kesadaran sosial untuk menciptakan harmoni antar nilai 

yang berbeda tanpa memaksakan dominasi satu pihak atas yang lain (Edivildus 

dkk., 2022). 

Pergeseran nilai juga terlihat dalam bagaimana generasi muda memaknai 

weton. Sebagian besar dari mereka menganggap weton sebagai bagian dari 

budaya yang patut dihargai, tetapi tidak perlu dipatuhi secara mutlak. Dalam 

wawancara, YT menyatakan bahwa weton dianggap mitos oleh generasi muda, 

meskipun tetap dijalankan secara simbolis untuk menghormati orang tua (YT, 

komunikasi pribadi, 4 Mei 2025). Ini menandai pergeseran paradigma dari 

kepercayaan dogmatis menuju pemahaman budaya yang lebih fleksibel dan 

rasional. 



Harmoni dalam Keragaman Weton…| 23 
 
 
 

 Vol.23, No.1, June 2025 

 

Keseluruhan dinamika ini menunjukkan bahwa masyarakat tidak stagnan 

dalam memegang nilai-nilai tradisional. Sebaliknya, mereka terus berupaya 

menyeimbangkan antara tuntutan modernitas dan penghormatan terhadap 

warisan budaya (Elsayed dkk., 2019). Ketidakcocokan weton bukan lagi menjadi 

hambatan absolut dalam pernikahan, tetapi menjadi titik tolak terjadinya 

adaptasi dan transformasi nilai yang mencerminkan kekuatan sosial masyarakat. 

Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa praktik pernikahan dengan 

ketidakcocokan weton di Desa Kepuh Kembeng menggambarkan adanya 

transformasi nilai yang bersifat adaptif dan fungsional. Tradisi tetap dijaga dalam 

bentuk simbolis, namun masyarakat memberi ruang pada pertimbangan rasional, 

emosional, dan spiritual dari pasangan. Keputusan tetap menikah tidak hanya 

merupakan pilihan personal, tetapi juga merupakan hasil dari proses sosial yang 

kompleks, yang mencerminkan kekuatan harmoni dalam keberagaman 

pandangan. 

 

Mekanisme Sosial dalam Mewujudkan Harmoni 

Masyarakat Desa Kepuh Kembeng menunjukkan daya lenting sosial yang 

tinggi dalam menghadapi konflik nilai akibat ketidakcocokan weton dalam 

pernikahan. Ketika adat tradisional bertemu dengan realitas sosial modern, 

masyarakat tidak serta-merta menolak salah satu, melainkan membangun 

mekanisme sosial untuk menjembatani keduanya. Fungsi lembaga sosial seperti 

keluarga, tokoh adat, dan lingkungan sekitar menjadi instrumen penting dalam 

menjaga harmoni, serta menjadi medium adaptasi antara nilai lama dan nilai baru. 

Ini menegaskan bahwa budaya tidak bersifat statis, melainkan terus mengalami 

negosiasi (Gani̇yeva, 2022). 

Dalam konteks sosiologi hukum Islam, mekanisme ini juga menunjukkan 

bagaimana norma adat seperti weton, yang berfungsi sebagai hukum tidak tertulis 

(living law), dinegosiasikan dengan nilai-nilai hukum Islam yang menekankan 

keadilan, kemaslahatan, dan prinsip kesetaraan dalam pernikahan. Salah satu 

institusi paling sentral dalam praktik pernikahan adalah keluarga (Zhang, 2017). 

Dalam kasus ketidakcocokan weton, keluarga besar berperan sebagai ruang 

konsultasi dan pengambilan keputusan yang melibatkan pertimbangan adat, nilai 

agama, dan kepentingan personal pasangan. Seperti yang diungkapkan oleh 

narasumber Ibu MU, keluarga tidak langsung menolak atau menyetujui, tetapi 

mengajak semua pihak untuk duduk bersama dalam musyawarah (MU, 

komunikasi pribadi, 4 Mei 2025). Proses ini menjadi bentuk perwujudan nilai 

rembug desa atau musyawarah mufakat yang mengedepankan konsensus sosial. 

Fungsi keluarga sebagai institusi sosial tidak hanya terletak pada 

pengambilan keputusan, tetapi juga dalam pelestarian nilai budaya. Saat terjadi 

perbedaan pandangan antara generasi tua dan muda terkait weton, keluarga 

berperan sebagai penyeimbang (Gani̇yeva, 2022). Orang tua, meskipun 

memegang nilai adat, tetap membuka ruang kompromi jika pasangan 

menunjukkan keseriusan dan tanggung jawab. Ini mencerminkan adanya 



24 | Shodiqin, Rifqi 

Al-Qisthu: Jurnal Kajian Ilmu-Ilmu Hukum 

 

negosiasi intergenerasional dalam sistem nilai, yang memungkinkan transisi 

budaya tanpa menimbulkan konflik terbuka. 

Tokoh masyarakat dan tokoh agama juga memegang peran sentral dalam 

mewujudkan harmoni di tengah perbedaan. Mereka kerap dimintai pendapat 

untuk memberikan pandangan spiritual, sekaligus menyampaikan pandangan 

budaya secara arif. Dalam wawancara, Bapak MS menjelaskan bahwa tokoh adat 

sering dijadikan rujukan utama untuk menilai hasil weton dan 

merekomendasikan solusi. Tokoh agama, di sisi lain, membantu memberikan 

pemahaman bahwa pernikahan bukan hanya urusan hitungan, tetapi juga soal 

niat, tanggung jawab, dan restu dari Tuhan (MS, komunikasi pribadi, 4 Mei 2025). 

Peran tokoh agama dalam hal ini mencerminkan implementasi nilai-nilai hukum 

Islam yang fleksibel dan kontekstual, di mana pertimbangan maqāṣid al-sharī‘ah 

lebih dikedepankan daripada sekadar mengikuti tradisi turun-temurun yang 

tidak memiliki dasar syar‘i yang kuat. 

Selain peran tokoh masyarakat dan tokoh agama, mekanisme sosial lainnya 

yang menonjol adalah ritual budaya. Masyarakat Kepuh Kembeng melaksanakan 

berbagai bentuk ritual untuk “menetralkan” ketidakcocokan weton. Ritual seperti 

selametan, ruwatan, puasa weton, hingga pemilihan hari tertentu seperti malem 

songo digunakan sebagai bentuk ikhtiar spiritual sekaligus simbol sosial bahwa 

pasangan tetap menghormati tradisi. Praktik ini tidak hanya bermakna religius, 

tetapi juga berfungsi menjaga hubungan sosial agar tidak terjadi penolakan 

kolektif (Santiago, 2023). 

Ritual juga dipahami sebagai media komunikasi sosial antara pasangan dan 

masyarakat. Dengan menyelenggarakan selametan dan mengundang tetangga, 

pasangan menunjukkan bahwa mereka tidak menolak tradisi, melainkan 

mencoba menyelaraskan diri dengan adat yang berlaku. Sebagaimana 

disampaikan oleh narasumber YT, praktik seperti mengirim tumpeng atau 

makanan ke tetangga saat prosesi pernikahan berlangsung bertujuan 

membangun relasi sosial yang harmonis, serta menghindari gosip atau cibiran 

dari lingkungan sekitar (YT, komunikasi pribadi, 4 Mei 2025). 

Nilai-nilai lokal seperti tepa selira, gotong royong, dan rukun menjadi 

kekuatan utama dalam menjaga stabilitas sosial. Nilai tepa selira mendorong 

masyarakat untuk saling memahami perbedaan pandangan, khususnya antara 

generasi muda yang mulai rasional dan generasi tua yang masih memegang adat. 

Gotong royong muncul dalam bentuk dukungan sosial terhadap pasangan, baik 

dalam bentuk tenaga, doa, maupun partisipasi dalam ritual budaya. Semua ini 

menunjukkan bahwa harmoni sosial dibangun bukan hanya melalui kepatuhan 

terhadap adat, tetapi melalui kerja sama kolektif yang berbasis empati dan 

solidaritas (Susanti dkk., 2022). 

Institusi keagamaan juga memainkan peran moderasi. Dalam kasus 

ketidakcocokan weton, beberapa tokoh agama memilih untuk menekankan aspek 

niat baik dan kesiapan mental pasangan sebagai indikator keberhasilan rumah 

tangga. Ini menjembatani konflik antara keyakinan spiritual dengan adat yang 



Harmoni dalam Keragaman Weton…| 25 
 
 
 

 Vol.23, No.1, June 2025 

 

tidak bersumber dari doktrin agama. Dalam perspektif sosiologi hukum Islam, 

pendekatan ini menegaskan bahwa hukum Islam bersifat dinamis dan mampu 

berdialog dengan kearifan lokal, selama tidak bertentangan dengan prinsip-

prinsip syar‘i yang esensial. Dalam hal ini, nilai ijtihad budaya menjadi kunci untuk 

memahami bahwa harmoni sosial dapat dicapai melalui reinterpretasi tradisi 

dalam konteks nilai keagamaan (Sariroh & Ali, 2022). 

Praktik kompromi antara adat dan realitas sosial juga terlihat dalam sikap 

masyarakat terhadap simbolisme budaya. Banyak ritual yang tetap dijalankan 

meski makna aslinya tidak lagi dipercayai secara penuh. Sebagaimana 

disampaikan oleh narasumber YT, masyarakat kadang tetap melakukan 

selametan atau puasa weton bukan karena yakin terhadap pengaruh 

supranaturalnya, tetapi demi menghormati orang tua dan menjaga keharmonisan 

sosial (Saudari YT, komunikasi pribadi, 4 Mei 2025). Ini menunjukkan bahwa 

simbol memiliki peran penting sebagai jembatan antara masa lalu dan masa kini. 

Dalam perspektif sosiologi hukum Islam, simbol-simbol adat seperti weton dapat 

dipandang sebagai bentuk hukum sosial yang bersifat simbolik dan partisipatoris, 

yang bertujuan menjaga harmoni dan legitimasi sosial, selama tidak bertentangan 

dengan prinsip-prinsip dasar syariat seperti keadilan, kerelaan, dan 

kemaslahatan. 

Masyarakat Kepuh Kembeng tidak bersikap hitam-putih terhadap tradisi. 

Mereka bersikap lentur dalam memaknai adat, serta memiliki kapasitas untuk 

membentuk solusi kreatif yang diterima secara kolektif. Contohnya adalah 

keputusan untuk tetap menikah dengan mengadakan prosesi budaya tambahan 

sebagai bentuk “penebusan simbolik”. Praktik ini tidak bersifat doktrinal, tetapi 

diterima secara sosial sebagai cara menyatukan dua dunia nilai yang berbeda. Hal 

ini menandakan bahwa fungsi sosial dari ritual bukan hanya spiritual, melainkan 

integratif. 

Peran lingkungan sosial juga tidak bisa diabaikan. Dukungan atau tekanan 

dari tetangga dan komunitas sekitar menjadi faktor penting dalam menentukan 

apakah pasangan merasa diterima atau justru dijauhi karena melanggar norma 

adat. Oleh karena itu, ritual publik seperti selametan atau pengajian sebelum 

pernikahan menjadi bagian dari strategi sosial untuk mengamankan restu sosial. 

Masyarakat menerima pasangan bukan karena wetonnya cocok, tetapi karena 

mereka menunjukkan niat baik dan tanggung jawab sosial. 

Kesadaran kolektif masyarakat akan pentingnya menjaga harmoni menjadi 

fondasi dari keberlangsungan nilai-nilai lokal (Huda dkk., 2020). Dalam proses 

musyawarah keluarga besar, keputusan diambil tidak semata atas dasar hitungan 

weton, tetapi juga mempertimbangkan dinamika sosial, kesiapan pasangan, dan 

harapan masa depan. Dalam hal ini, nilai keseimbangan menjadi lebih penting 

daripada sekadar ketaatan terhadap simbol. Hal ini memperkuat argumen bahwa 

adat dapat berfungsi secara fleksibel dalam sistem sosial. 

Institusi sosial di desa juga memainkan peran sebagai penjaga 

keseimbangan nilai. Kepala desa atau perangkat RT/RW sering dimintai 



26 | Shodiqin, Rifqi 

Al-Qisthu: Jurnal Kajian Ilmu-Ilmu Hukum 

 

pandangan mengenai pelaksanaan pernikahan yang dianggap melanggar adat. 

Meski bukan penentu utama, opini mereka berpengaruh dalam membentuk 

persepsi publik (YT, komunikasi pribadi, 4 Mei 2025). Dalam beberapa kasus, 

keberpihakan tokoh desa terhadap pasangan yang ingin menikah tanpa 

mengindahkan weton menjadi sinyal bahwa struktur kekuasaan lokal juga 

mengalami pergeseran nilai. 

Praktik-praktik ini menegaskan bahwa dalam sistem sosial Jawa, 

pernikahan tidak hanya urusan pribadi, melainkan juga peristiwa sosial yang 

menyangkut kehormatan keluarga dan nama baik masyarakat. Oleh karena itu, 

mekanisme sosial yang dibentuk untuk mengelola konflik weton bukan semata 

bersifat spiritual, tetapi juga bermuatan politik sosial dan simbolik. Dalam sistem 

ini, harmonisasi nilai menjadi tujuan utama, dan setiap tindakan budaya menjadi 

sarana untuk mencapainya (Demina dkk., 2022). 

Relasi antar aktor sosial keluarga, tokoh adat, tokoh agama, dan lingkungan 

membentuk jaringan nilai yang saling berhubungan. Ketika satu nilai terganggu, 

mekanisme penyeimbang segera diaktifkan, baik melalui ritual, nasihat, maupun 

dialog. Dengan demikian, masyarakat tidak membiarkan konflik membesar, tetapi 

mengelola perbedaan dengan pendekatan kolektif. Ini menunjukkan bahwa 

sistem nilai tradisional memiliki kapasitas adaptif yang tinggi dalam menghadapi 

perubahan sosial. 

Dalam konteks ini, praktik budaya seperti weton tidak bersifat statis, tetapi 

selalu mengalami transformasi. Masyarakat tidak menolak adat, melainkan 

membentuk ulang praktik adat agar sesuai dengan kebutuhan sosial saat ini. 

Proses ini melibatkan kombinasi antara pelestarian dan inovasi budaya, yang 

bertujuan mempertahankan identitas sekaligus menyesuaikan diri dengan 

realitas sosial yang terus berubah. 

Mekanisme sosial dalam menjaga harmoni ini juga didukung oleh nilai 

spiritualitas masyarakat yang bersifat terbuka. Dalam wawancara, YT 

menyebutkan bahwa banyak pasangan tetap meminta restu orang tua dan tokoh 

adat meski tidak sepenuhnya percaya pada weton (YT, komunikasi pribadi, 4 Mei 

2025). Tindakan ini mencerminkan adanya nilai kesadaran spiritual dan 

penghormatan terhadap hierarki sosial yang masih kuat dalam masyarakat Jawa. 

Akhirnya, dapat disimpulkan bahwa keberhasilan masyarakat Desa Kepuh 

Kembeng dalam mengelola ketidakcocokan weton terletak pada kemampuan 

mereka membentuk mekanisme sosial yang adaptif. Fungsi institusi keluarga, 

tokoh adat, dan lingkungan sosial berjalan secara sinergis dalam menyatukan 

perbedaan nilai. Melalui proses musyawarah, ritual simbolik, dan komunikasi 

sosial, masyarakat menciptakan harmoni tanpa harus menanggalkan identitas 

budayanya. 

Mekanisme ini tidak hanya berfungsi sebagai penyeimbang sosial, tetapi 

juga sebagai bukti bahwa tradisi dapat menjadi alat integrasi, bukan sumber 

konflik (Kabanova, 2022). Tradisi seperti weton tetap dipertahankan dalam 

bentuk yang lentur, sehingga tidak menjadi penghalang dalam membangun 



Harmoni dalam Keragaman Weton…| 27 
 
 
 

 Vol.23, No.1, June 2025 

 

keluarga yang harmonis. Dengan demikian, fungsi institusi sosial dan nilai budaya 

di Desa Kepuh Kembeng menjadi kunci utama dalam menjaga keseimbangan 

antara adat dan realitas sosial kontemporer. 

 

Integrasi Sosial dan Stabilitas 

Konsep stabilitas sosial dalam teori Struktural Fungsionalisme Talcott 

Parsons berangkat dari pandangan bahwa masyarakat adalah sistem yang terdiri 

dari bagian-bagian yang saling terkait dan berfungsi untuk menjaga keteraturan 

(Ormerod, 2020). Dalam konteks ini, konflik seperti ketidakcocokan weton dalam 

pernikahan bukan dipahami sebagai gangguan, melainkan sebagai stimulus bagi 

munculnya mekanisme sosial baru yang bersifat adaptif. Masyarakat Desa Kepuh 

Kembeng menunjukkan bahwa harmoni tidak lahir dari ketiadaan perbedaan, 

tetapi dari keberhasilan mengelola perbedaan tersebut secara fungsional. Dalam 

perspektif sosiologi hukum Islam, ketegangan antara weton sebagai norma 

budaya dan prinsip syariat Islam menciptakan ruang kompromi yang 

mencerminkan fungsi hukum dalam masyarakat tidak hanya sebagai aturan 

formal, tetapi sebagai produk sosial yang beradaptasi dengan nilai-nilai lokal. 

Kerangka AGIL Parsons menjadi dasar analisis terhadap dinamika sosial di 

masyarakat ini. Keempat fungsi Adaptation, Goal Attainment, Integration, dan 

Latency dapat ditemukan dalam cara masyarakat merespons ketidakcocokan 

weton (Hisyam, 2021). Proses adaptasi terhadap norma, pencapaian tujuan 

pernikahan, penyatuan berbagai kepentingan sosial, dan pelestarian nilai budaya 

menjadi pola tetap yang menjaga keberlangsungan sistem sosial (Sato, 1978). Hal 

ini menunjukkan bahwa fungsi sistemik masyarakat tetap berjalan meskipun ada 

gesekan antara nilai tradisional dan modernitas. 

Fungsi pertama, adaptation, merujuk pada kemampuan sistem sosial untuk 

menyesuaikan diri dengan lingkungan yang berubah (Hisyam, 2021). Dalam 

kasus ini, masyarakat Kepuh Kembeng telah menunjukkan kemampuan adaptif 

yang tinggi terhadap perubahan nilai, terutama di kalangan generasi muda. 

Seperti disampaikan oleh YT, pasangan muda tetap melangsungkan pernikahan 

meskipun hasil weton menunjukkan ketidakcocokan, dengan tetap melakukan 

ritual budaya sebagai bentuk kompromi (Saudari YT, komunikasi pribadi, 4 Mei 

2025). Ini adalah wujud adaptasi terhadap dua sistem nilai yang berbeda. Dalam 

konteks hukum Islam, bentuk adaptasi ini menunjukkan bagaimana norma adat 

yang tidak bertentangan secara prinsipil dengan syariat dapat diberi ruang, 

selama tidak menghalangi tujuan hukum Islam (maqāṣid al-sharī‘ah) seperti 

menjaga keturunan (ḥifẓ al-nasl) dan menciptakan ketenangan rumah tangga. 

Adaptasi juga terlihat dari sikap orang tua dan tokoh masyarakat yang 

bersedia menerima pilihan pasangan muda selama mereka menunjukkan 

kesungguhan dan tanggung jawab. Narasumber Ibu MU menyampaikan bahwa 

keluarga kini lebih terbuka terhadap diskusi dan pertimbangan non-adat, seperti 

kesiapan ekonomi dan psikologis (MU, komunikasi pribadi, 4 Mei 2025). Ini 



28 | Shodiqin, Rifqi 

Al-Qisthu: Jurnal Kajian Ilmu-Ilmu Hukum 

 

menandakan bahwa adaptasi nilai tidak hanya datang dari individu, tetapi juga 

dari institusi keluarga sebagai bagian dari sistem sosial yang lebih luas. 

Fungsi kedua dalam kerangka AGIL adalah goal attainment, yaitu 

kemampuan sistem sosial menetapkan dan mencapai tujuan kolektif (Hisyam, 

2021). Tujuan sosial dalam praktik pernikahan adalah terbentuknya rumah 

tangga yang harmonis dan stabil. Ketika masyarakat tetap mendukung pasangan 

meskipun melanggar perhitungan weton, yang menjadi prioritas bukan 

kesesuaian simbolik, tetapi keberhasilan fungsi sosial keluarga itu sendiri. Dalam 

hal ini, hasil lebih dihargai daripada prosedur adat yang dilewati. 

Pernikahan yang tetap berlangsung dan kemudian terbukti stabil menjadi 

bukti bahwa masyarakat mengevaluasi keberhasilan berdasarkan realitas, bukan 

dogma. Seperti yang dijelaskan oleh YT, ketika pasangan yang dulu diragukan 

karena wetonnya tidak cocok ternyata hidup bahagia, masyarakat akhirnya 

mengabaikan nilai adat tersebut (YT, komunikasi pribadi, 4 Mei 2025). Ini adalah 

contoh nyata bahwa sistem sosial memprioritaskan pencapaian tujuan nyata, dan 

menunjukkan fleksibilitas dalam menilai keberhasilan. 

Fungsi ketiga, integration, yaitu fungsi menyatukan berbagai elemen dalam 

masyarakat untuk mencegah disintegrasi (Hisyam, 2021). Fungsi ini dijalankan 

melalui peran tokoh adat, tokoh agama, dan keluarga besar dalam menciptakan 

ruang dialog. Saat terjadi perbedaan pandangan, musyawarah menjadi instrumen 

utama integrasi sosial. Praktik rembug keluarga yang diungkapkan oleh Bapak MS 

bukan hanya forum diskusi, tetapi juga arena integratif untuk menyatukan 

pandangan antar generasi (MS, komunikasi pribadi, 4 Mei 2025). 

Ritual budaya seperti selametan atau puasa weton pun memiliki fungsi 

integratif. Ia menjadi media simbolik untuk menunjukkan kepada masyarakat 

bahwa pasangan tetap menghormati adat, walau tidak sepenuhnya tunduk 

padanya. Narasumber YT menyebut bahwa pengiriman makanan ke tetangga 

pada saat prosesi pernikahan merupakan upaya integratif yang menurunkan 

ketegangan sosial dan mencegah konflik horizontal dalam komunitas yang kecil 

(YT, komunikasi pribadi, 4 Mei 2025). 

Integrasi juga terjadi secara informal melalui nilai-nilai sosial yang hidup 

dalam masyarakat seperti rukun, tenggang rasa, dan gotong royong. Ketika 

pasangan yang menikah tanpa mematuhi hitungan weton menunjukkan 

kehidupan rumah tangga yang baik, masyarakat dengan cepat menyambut 

mereka kembali ke dalam sistem sosial. Dalam perspektif Parsons, ini adalah 

bentuk penguatan integrasi melalui interaksi sosial yang didasarkan pada 

penilaian fungsional, bukan dogmatis (Valone, 1980). 

Fungsi terakhir adalah Latency atau Pattern Maintenance, yaitu kemampuan 

sistem sosial dalam memelihara dan mereproduksi nilai-nilai budaya yang 

diperlukan untuk kelangsungan masyarakat (Hisyam, 2021). Meski nilai weton 

mulai mengalami penurunan legitimasi di kalangan muda, bentuk-bentuk 

simboliknya tetap dijaga sebagai bagian dari identitas budaya. Seperti yang 

disampaikan oleh YT, ritual adat tetap dijalankan meski dianggap sebagai bentuk 



Harmoni dalam Keragaman Weton…| 29 
 
 
 

 Vol.23, No.1, June 2025 

 

“penghormatan”, bukan kepercayaan spiritual (YT, komunikasi pribadi, 4 Mei 

2025). 

Nilai weton tidak dihapus, tetapi dikemas ulang agar sesuai dengan 

semangat zaman. Bentuk-bentuk pelestarian nilai seperti pembacaan primbon, 

pemilihan waktu pernikahan tertentu, atau pelaksanaan prosesi adat sederhana 

tetap dilakukan dengan makna yang lebih simbolik. Ini menunjukkan bahwa 

sistem sosial masih menjaga fungsi latency melalui transformasi nilai, bukan 

eliminasi. Budaya tidak ditinggalkan, tetapi diadaptasi agar tetap relevan. 

Fungsi latency juga dijalankan melalui pendidikan nilai dalam keluarga. 

Orang tua tetap menyampaikan pentingnya memahami tradisi, meskipun 

memberikan kebebasan dalam mengambil keputusan. Dalam hal ini, nilai-nilai 

seperti hormat pada orang tua, berdoa sebelum akad, dan saling pengertian 

menjadi nilai baru yang direproduksi sebagai pengganti dari ketaatan mutlak 

terhadap hitungan weton. Dengan demikian, transmisi nilai berlangsung dalam 

bentuk yang lebih fungsional. Dalam konteks sosiologi hukum Islam, ini 

menunjukkan bahwa transmisi nilai hukum tidak semata berlangsung melalui 

jalur formal (negara), tetapi juga melalui jalur sosial-budaya yang bersifat 

simbolik, di mana hukum Islam berdialog dengan tradisi secara fleksibel dan 

responsif. 

Dari keempat fungsi AGIL tersebut, terlihat bahwa sistem sosial di Desa 

Kepuh Kembeng tetap berjalan secara fungsional meskipun menghadapi konflik 

budaya. Praktik pernikahan dengan ketidakcocokan weton tidak menghancurkan 

sistem sosial, tetapi justru menguji ketahanannya. Adaptasi, integrasi, dan 

pelestarian nilai dilakukan dengan strategi yang halus namun efektif. Ini menjadi 

bukti bahwa teori Parsons relevan untuk membaca dinamika sosial dalam 

masyarakat yang sedang mengalami transformasi nilai. 

Salah satu indikator keberhasilan sistem sosial dalam kerangka Parsons 

adalah kemampuannya untuk menghasilkan stabilitas dalam perubahan (Hisyam, 

2021) Masyarakat Desa Kepuh Kembeng telah menunjukkan bahwa mereka 

mampu mempertahankan harmoni sosial meski ada ketegangan antara adat dan 

realitas modern. Kompromi antara pasangan dan keluarga, antara individu dan 

komunitas, menjadi bentuk nyata dari fungsi sistem yang berjalan secara optimal. 

Penerimaan sosial terhadap pasangan yang menikah meski wetonnya tidak 

cocok juga memperlihatkan bahwa masyarakat tidak lagi semata berorientasi 

pada simbol, tetapi juga pada hasil dan manfaat sosial. Dalam hal ini, harmoni 

sosial menjadi indikator utama keberhasilan sistem (Pasha dkk., 2022). Dukungan 

dari tokoh masyarakat, toleransi dari lingkungan, dan kesediaan untuk 

menjalankan prosesi budaya menunjukkan bahwa nilai kebersamaan tetap 

menjadi fondasi sistem sosial. 

Perubahan yang terjadi bukanlah bentuk pembangkangan terhadap adat, 

melainkan bentuk reinterpretasi nilai dalam konteks sosial yang baru. Masyarakat 

tetap memegang prinsip kehati-hatian dan penghormatan terhadap leluhur, 

namun dengan cara yang lebih fleksibel. Proses ini menunjukkan bahwa nilai 



30 | Shodiqin, Rifqi 

Al-Qisthu: Jurnal Kajian Ilmu-Ilmu Hukum 

 

budaya tidak harus kaku untuk bertahan, melainkan harus mampu menyesuaikan 

diri agar tetap bermakna dalam kehidupan masyarakat (Andreyani dkk., 2020). 

Dengan merujuk pada teori Parsons, dinamika sosial di Desa Kepuh 

Kembeng dapat dipahami sebagai proses sistemik yang dijalankan secara kolektif. 

Setiap unsur dalam masyarakat berfungsi untuk mempertahankan kestabilan 

sosial melalui interaksi dan penyesuaian nilai. Ketika ketidakcocokan weton tidak 

lagi menjadi penghalang, tetapi justru menjadi pemicu dialog sosial, maka yang 

terjadi bukan kemunduran budaya, melainkan kematangan sosial. 

Dalam kerangka ini, harmoni sosial bukan hasil dari ketaatan buta terhadap 

tradisi, tetapi hasil dari kerja sistem sosial yang responsif terhadap perubahan 

(Pasha dkk., 2022). Kehadiran konflik seperti weton tidak cocok tidak 

mengganggu struktur, tetapi mendorong masyarakat untuk memperkuat fungsi-

fungsi sosial mereka. Dengan kata lain, sistem sosial tidak runtuh oleh perbedaan, 

melainkan semakin stabil karena mampu mengelola perbedaan itu. 

Penutup dari sub-pembahasan ini menegaskan bahwa masyarakat Desa 

Kepuh Kembeng telah berhasil mempertahankan keseimbangan antara tradisi 

dan modernitas melalui mekanisme sosial yang fungsional. Fungsi-fungsi dalam 

kerangka AGIL Parsons terbukti berjalan dalam konteks lokal, dengan adaptasi 

yang sesuai dengan dinamika nilai masyarakat. Hal ini memperlihatkan bahwa 

stabilitas sosial bukan sekadar tercipta, tetapi dibentuk secara sadar oleh sistem 

sosial yang aktif dan partisipatif. 

 

Simpulan 

Tradisi weton dalam masyarakat Desa Kepuh Kembeng menunjukkan 

bahwa nilai-nilai budaya lokal tetap memainkan peran penting dalam praktik 

perkawinan, meskipun tidak selalu selaras dengan norma keagamaan atau hukum 

negara. Temuan lapangan memperlihatkan bahwa ketidakcocokan weton tidak 

serta merta menjadi penghalang perkawinan, selama ada kehendak kuat dari 

pasangan dan restu dari keluarga. Hal ini menunjukkan adanya fleksibilitas sosial 

dan adanya ruang kompromi antara nilai adat dan kepentingan pribadi. Dalam 

kerangka teori struktural fungsional Talcott Parsons, tradisi weton berfungsi 

sebagai mekanisme sosial yang menjaga keteraturan simbolik dalam masyarakat, 

tetapi tidak bersifat deterministik. Sementara dari perspektif hukum Islam, sikap 

masyarakat yang tetap melangsungkan perkawinan meskipun weton tidak cocok 

mencerminkan prinsip maslahah dan urfi yang dinamis, di mana kemaslahatan 

dan kesepakatan sosial lebih diutamakan daripada formalisme budaya. Dengan 

demikian, harmoni dalam keragaman bukan hanya wacana, tetapi tercermin 

nyata dalam praktik hidup masyarakat, di mana adat, agama, dan kepentingan 

sosial diposisikan secara seimbang dan adaptif. 

Penelitian ini menggunakan kerangka struktural fungsional Talcott Parsons 

untuk membaca peran tradisi weton dalam menjaga keseimbangan sosial 

masyarakat. Untuk penelitian selanjutnya, pendekatan teoritik ini dapat 



Harmoni dalam Keragaman Weton…| 31 
 
 
 

 Vol.23, No.1, June 2025 

 

dikembangkan melalui penggunaan model AGIL secara lebih sistematis untuk 

menganalisis bagaimana masyarakat mengaktualisasikan nilai budaya 

(adaptation), menjaga integrasi sosial (integration), membentuk orientasi tujuan 

bersama (goal attainment), dan mempertahankan pola nilai (latency). Pendekatan 

AGIL dapat digunakan sebagai instrumen analisis kualitatif yang lebih terstruktur 

dalam menelusuri dinamika adaptasi budaya dan fleksibilitas norma di tengah 

masyarakat modern. Selain itu, integrasi antara teori Parsons dan perspektif 

sosiologi hukum Islam juga berpotensi memperkuat pemahaman terhadap relasi 

antara nilai budaya, agama, dan hukum dalam praktik kehidupan sosial 

masyarakat. 

 

 

Daftar Pustaka  

’Aatika, N. A. J., Maulani, N. A., & Rifqi, M. J. (2023). Analisis Pengaruh Weton di 

Desa Pakunden dalam Pernikahan Menurut Teori Strukturalisme Lévi-

Strauss. Jurnal Al-Hakim: Jurnal Ilmiah Mahasiswa, Studi Syariah, Hukum 

dan Filantropi, 285–303. 

https://doi.org/10.22515/jurnalalhakim.v5i2.7938 

Andreyani, W. P., Yulindasari, N. O., Anggraeni, S. A., & Nurabadi, A. (2020). 

Changes in Cultural Values as Efforts to Develop Character in School 

Citizens. Proceedings of the 1 St International Conference on Information 

Technology and Education (ICITE 2020), 546–552. 

https://doi.org/10.2991/assehr.k.201214.294 

Anggraeni, C. W., & Suryanto, S. (2024). Kepatuhan Penggunaan Weton 

Masyarakat Jawa dalam Penetapan Waktu Menikah. Nathiqiyyah, 7(1), 

Article 1. https://doi.org/10.46781/nathiqiyyah.v7i1.1023 

Bapak MS. (2025, Mei 4). Wawancara dengan Orang Tua Pengantin [Komunikasi 

pribadi]. 

Brenda, S. (2023). PANTANGAN PERNIKAHAN KARENA PERGESEKAN WETON DAN 

ARAH NGALOR NGULON DALAM ADAT JAWA PERSPEKTIF’URF (STUDI 

KASUS DESA SUMBERGANDU KECAMATAN PILANGKENCENG KABUPATEN 

MADIUN) [Skripsi]. IAIN Ponorogo. 

Brondízio, E. S., Aumeeruddy-Thomas, Y., Bates, P., Carino, J., Fernández-

Llamazares, Á., Ferrari, M. F., Galvin, K., Reyes-García, V., McElwee, P., 

Molnár, Z., Samakov, A., & Shrestha, U. B. (2021). Locally Based, Regionally 

Manifested, and Globally Relevant: Indigenous and Local Knowledge, 

Values, and Practices for Nature. Annual Review of Environment and 

Resources, 46(1), 481–509. https://doi.org/10.1146/annurev-environ-

012220-012127 



32 | Shodiqin, Rifqi 

Al-Qisthu: Jurnal Kajian Ilmu-Ilmu Hukum 

 

Budding Sociologist. (2024, Mei 14). Talcott Parsons: System Theory & AGIL 

Explained. https://buddingsociologist.in/talcott-parsons/ 

Christov-Moore, L., Bolis, D., Kaplan, J., Schilbach, L., & Iacoboni, M. (2023). Trust 

in Social Interaction: From Dyads to Civilizations. Dalam P. S. Boggio, T. S. 

H. Wingenbach, M. L. Da Silveira Coêlho, W. E. Comfort, L. Murrins Marques, 

& M. V. C. Alves (Ed.), Social and Affective Neuroscience of Everyday Human 

Interaction (hlm. 119–141). Springer International Publishing. 

https://doi.org/10.1007/978-3-031-08651-9_8 

Demina, D., Lani, O., Maimori, R., Yuliani, T., & Asnely, A. (2022). Education 

Harmony in Society Cultural Perspective. Proceedings of the 6th 

Batusangkar International Conference, BIC 2021, 11 - 12 October, 2021, 

Batusangkar-West Sumatra, Indonesia. Proceedings of the 6th Batusangkar 

International Conference, BIC 2021, 11 - 12 October, 2021, Batusangkar-

West Sumatra, Indonesia, Batusangkar, Indonesia. 

https://doi.org/10.4108/eai.11-10-2021.2319442 

Edivildus, A., Nuwa, G., & Kasim, A. M. (2022). Implementation Of the Waihawa 

Community Traditional Marriage Service from Social Cultural Aspects in 

Waihawa Village. Jurnal Riset Ilmu Pendidikan, 2(4), 205–209. 

https://doi.org/10.56495/jrip.v2i4.181 

Efendy, H., Alfa, F., & Madyan, S. (2022). TRADISI PERHITUNGAN WETON UNTUK 

MENENTUKAN HARI NIKAH DALAM PERSPEKTIF HUKUM ISLAM (STUDI 

KASUS DI DESA ARGOSUKO KE CAMATAN PONCOKUSUMO). Jurnal 

Hikmatina, 4(2), Article 2. 

El’Arifah, L. (2017). Ihda. Weton Calculation Practice On A Wedding CeremonyIn 

Muslim Scholar’s Opinion (Study at Tirtomoyo Pakis Malang) [Doctoral 

dissertation, Thesis]. UIN Malang. 

Elsayed, H. A., AboWardah, E. S., & Ramadan, M. G. (2019). Traditional Market 

Design towards Cohesion between Social Sustainability and Bioclimatic 

Approach. IOP Conference Series: Materials Science and Engineering, 

471(072002), 1–12. https://doi.org/10.1088/1757-899X/471/7/072002 

Faizah, N. (2022). LARANGAN NIKAH KARENA WETON CALON SUAMI ISTRI DALAM 

PERSPEKTIF HUKUM ISLAM ( Studi Kasus Di Desa Jeruklegi Kulon 

Kecamatan Jeruklegi Kabupaten Cilacap) [Skripsi]. Universitas Islam 

Sultan Agung. 

Gani̇yeva, F. (2022). The Role of the Family as a Social Institution in the Formation 

of Society in Modern Times. Vakanüvis - Uluslararası Tarih Araştırmaları 

Dergisi, 7(Sp. Issue), 1566–1581. 

https://doi.org/10.24186/vakanuvis.1151077 



Harmoni dalam Keragaman Weton…| 33 
 
 
 

 Vol.23, No.1, June 2025 

 

Giri, M. (2021). Devaluation of Cultural Life: A Study of Reconstruction-Resilience 

Practices of an Earthquake Displaced Community. Molung Educational 

Frontier, 11, 54–77. https://doi.org/10.3126/mef.v11i0.37836 

Harahap, K. F., Adly, A., & Marpaung, W. (2021). Perhitungan Weton sebagai 

Penentu Hari Pernikahan dalam Tradisi Masyarakat Jawa Kabupaten Deli 

Serdang (Ditinjau dalam Persfektif ’Urf dan Sosiologi Hukum). Al-

Mashlahah Jurnal Hukum Islam dan Pranata Sosial, 9(02), Article 02. 

https://doi.org/10.30868/am.v9i02.1597 

Hisyam, C. J. (2021). Sistem Sosial Budaya Indonesia. Bumi Aksara. 

Huda, M., Muhamad, N. H. N., Isyanto, P., Muhamat, R., Marni, N., Kilani, M. A., & 

Safar, J. (2020). Building harmony in diverse society: Insights from 

practical wisdom. International Journal of Ethics and Systems, 36(2), 149–

165. https://doi.org/10.1108/IJOES-11-2017-0208 

Ibu MU. (2025, Mei 4). Wawancara dengan Masyarakat Tetua (Tokoh Adat) 

[Komunikasi pribadi]. 

Idris, J. (2023). Dinamika Keharmonisan Keluarga Dalam Prespektif Weton Jawa 

(Studi Etnografi Dukuh Tojayan, Desa Pucangan, Kecamatan Kartasura, 

Kabupaten Sukoharjo, Jawa Tengah) [Skripsi]. UIN Raden Mas Said 

Surakarta. 

Kabanova, K. V. (2022). Traditions and their role in the development of family and 

society. Psychologist, 1, 72–80. https://doi.org/10.25136/2409-

8701.2022.1.35918 

Maesurah, S. (2023). HARMONIKA MULTIKULTURAL KUNCI SUKSES KOMUNIKASI 

LINTAS KULTUR. PT Media Penerbit Indonesia. 

Maftuhah, L. (2018). PANDANGAN MASYARAKAT ISLAM TERHADAP DASAR 

TRADISI WETON SEBAGAI PERJODOHAN DI DESA KARANGAGUNG GLAGAH 

LAMONGAN SKRIPSI [Skripsi]. UIN Sunan Ampel Surabaya. 

Nooryanti, E. (2021). EPISTEMOLOGI ITUNGAN GENEP DALAM KONSEP WETON 

UNTUK MENENTUKAN HARI PERNIKAHAN (STUDI KASUS DI DESA KAJAR 

KECAMATAN DAWE KABUPATEN KUDUS) [Skripsi]. IAIN Surakarta. 

Ormerod, R. (2020). The history and ideas of sociological functionalism: Talcott 

Parsons, modern sociological theory, and the relevance for OR. Journal of 

the Operational Research Society, 71(12), 1873–1899. 

https://doi.org/10.1080/01605682.2019.1640590 

Pasha, M. I., Riaz, S., & Riaz, A. (2022). Social Harmony and Governance: A Case 

Study of Muslim States. Global Sociological Review, VII(I), 16–26. 

https://doi.org/10.31703/gsr.2022(VII-I).03 



34 | Shodiqin, Rifqi 

Al-Qisthu: Jurnal Kajian Ilmu-Ilmu Hukum 

 

Rizaluddin, F., Alifah, S. S., & Khakim, M. I. (2021). Konsep Perhitungan Weton 

dalam Pernikahan Menurut Prespektif Hukum Islam. YUDISIA : Jurnal 

Pemikiran Hukum dan Hukum Islam, 12(1), 139–150. 

https://doi.org/10.21043/yudisia.v12i1.9188 

Rozhkova, L. V., Dubina, A. Sh., & Penza State University. (2023). Contemporary 

youth family values. Izvestiya of Saratov University. Sociology. Politology, 

23(2), 138–142. https://doi.org/10.18500/1818-9601-2023-23-2-138-

142 

Safitri, M. A., & Mustafa, A. (2021). Tradisi Perhitungan Weton dalam Pernikahan 

Masyarakat Jawa di Kabupaten Tegal; Studi Perbandingan Hukum Adat 

dan Hukum Islam. Shautuna: Jurnal Ilmiah Mahasiswa Perbandingan 

Mazhab dan Hukum, 2(1), 156–167. 

https://doi.org/10.24252/shautuna.v2i1.16391 

Santiago, J. (2023). The Impact of Religious Rituals on Cultural Identity: Review of 

the Relationship between Religious Practices and Cultural Belonging. 

International Journal of Culture and Religious Studies, 4(2), 13–22. 

https://doi.org/10.47941/ijcrs.1346 

Sariroh, S. T., & Ali, M. (2022). Moralitas Religius Sebagai Kerangka Dasar 

Membentuk Rumah Tangga Sakinah: Religious Morality as The Basic 

Framework for The Sakinah Household. AL-AQWAL : Jurnal Kajian Hukum 

Islam, 1(2), 97–115. https://doi.org/10.53491/alaqwal.v1i2.355 

Sato, T. (1978). The Logic of “the Social” in Parsons’ Theory. Japanese Sociological 

Review, 29(2), 41–43. https://doi.org/10.4057/jsr.29.2_41 

Saudari YT. (2025, Mei 4). Wawancara dengan Pelaku Pernikahan [Komunikasi 

pribadi]. 

Shcherbina, A. V. (2022). Traditional Values in Analytical Perspectives of 

Sociology. Discourse, 8(3), 56–69. https://doi.org/10.32603/2412-8562-

2022-8-3-56-69 

Shofi’atun, U. (2022). PERHITUNGAN WETON DALAM PERNIKAHAN JAWA (Studi 

Kasus Pada Desa Kendalrejo Kecamatan Bagor Nganjuk). Jurnal Ilmiah 

Spiritualis: Jurnal Pemikiran Islam dan Tasawuf, 7(2), 189–203. 

https://doi.org/10.53429/spiritualis.v7i2.347 

Simamora, A., Ruwaida, I. M., Makarima, N. I. T., Raharja, B. P. L., Risma, N. A., 

Saputro, R. D., & Ardhian, D. (2022). ANALISIS BENTUK DAN MAKNA 

PERHITUNGAN WETON PADA TRADISI PERNIKAHAN ADAT JAWA 

MAYARAKAT DESA NGINGIT TUMPANG (KAJIAN ANTROPOLINGUISTIK). 

Jurnal Budaya, 3(1), 44–54. 

Susanti, E., Pernantah, P. S., Syafiq, A., & Ozay, M. (2022). LOCAL TRADITIONS AND 

STRENGTHENING OF MULTICULTURAL VALUES IN DEVELOPING SOCIO-



Harmoni dalam Keragaman Weton…| 35 
 
 
 

 Vol.23, No.1, June 2025 

 

RELIGIOUS OF DELIMA SOCIETY. Alfuad: Jurnal Sosial Keagamaan, 6(1), 

15–24. https://doi.org/10.31958/jsk.v6i1.5007 

Valone, J. J. (1980). Parsons’ Contributions to Sociological Theory: Reflections on 

the Schutz-Parsons Correspondence. Human Studies, 3(4), 375–386. 

https://doi.org/10.1007/BF02331823 

Widayati, E. (2019). The Worldview Of Social Harmony Bulding In The Pluralisme 

A Phenomenology Study in Balun Village, Turi District, Lamongan Regency. 

Journal of Islamic Civilization, 1(1), 49–61. 

https://doi.org/10.33086/jic.v1i1.945 

Wulandari, E. A. (2023). Tradisi Perhitungan Weton Dalam Pernikahan 

Masyarakat Suku Jawa Di Sungai Sahut Merangin 1983-2021 [Skripsi]. 

Universitas Jambi. 

Zhang, Y. (2017). Study on the Changes of Marriage and Family Concept in the 

Period of Social Transformation. Proceedings of the 7th International 

Conference on Education, Management, Information and Mechanical 

Engineering (EMIM 2017). 7th International Conference on Education, 

Management, Information and Mechanical Engineering (EMIM 2017), 

Shenyang, China. https://doi.org/10.2991/emim-17.2017.265 

Zuhriyah, N. K., Sugandha, L., & Hadidarma, W. (2024). Strategi Adaptasi 

Masyarakat terhadap Perubahan Sosial. Bersatu: Jurnal Pendidikan 

Bhinneka Tunggal Ika, 2(1), Article 1. 

https://doi.org/10.51903/bersatu.v2i1.517 

 

 


