
The Character : Journal Of General and Character Education Vol 4 No.2  Tahun  2025                               17 
 

THE CHARACTER 
Journal Of General and Character Education 

E-ISSN 2830-6376 
Volume  4  No 2 (2025) 

http://jurnalppsiainkerinci.org/index.php/thecharacter/journal 
 

 
Dimensi Tasawuf Buya Hamka: Perspektif Ontologi, 

Epistemologi, Aksiologi Serta Implikasinya Dalam Bimbingan 
Dan Konseling 

 
 

Nur Adila Wafiqoh Zulvi1, Yeni Karneli2, Puji Gusri Handayani3 
Universitas Negeri Padang123 

zulviadila@gmail.com 

 
ABSTRACT 

This study aims to analyze Buya Hamka’s concept of modern Sufism through 
the philosophical dimensions of ontology, epistemology, and axiology, as well as 
to explain its relevance for the development of Guidance and Counseling services. 
The research employed a systematic literature review by examining a range of 
scholarly sources related to Hamka’s Sufi thought. The findings indicate that 
ontologically, Hamka’s Sufism is grounded in the principle of tawhid, 
emphasizing spiritual and moral balance while rejecting metaphysical speculation 
considered inconsistent with Islamic teachings; epistemologically, it integrates 
revelation, reason, and spiritual experience through a bayani and burhani 
approach that remains rational while accommodating the transformative process 
of tazkiyah through the stages of takhalli, tahalli, and tajalli; and axiologically, it 
positions Sufism as practical ethics that encourage diligent work, social 
contribution, and the development of virtuous character. In conclusion, the 
integration of Hamka’s modern Sufi values holds significant implications for 
Guidance and Counseling services, particularly in strengthening clients’ spiritual 
foundations, internalizing ethical virtues, and fostering a holistic counseling 
approach. Hamka’s modern Sufism is therefore highly relevant in addressing the 
spiritual crises of contemporary society while enriching the practice of 
Guidance and Counseling. 
 Keywords:  Modern Sifism; Ontology; Epistemology; Axiology 
 
 

ABSTRAK 
 

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis konsep tasawuf modern Buya 
Hamka melalui dimensi filsafat ontologi, epistemologi, dan aksiologi, serta 
menjelaskan relevansinya bagi pengembangan layanan Bimbingan dan Konseling. 
Penelitian ini menggunakan metode telaah pustaka sistematis dengan mengkaji 

http://jurnalppsiainkerinci.org/index.php/thecharacter/journal
mailto:zulviadila@gmail.com


The Character : Journal Of General and Character Education Vol 4 No.2 Tahun  2025                                18 
 

 

berbagai sumber ilmiah yang berkaitan dengan pemikiran tasawuf Hamka. Hasil 
penelitian menunjukkan bahwa secara ontologis, tasawuf Hamka berlandaskan 
prinsip tauhid, menekankan keseimbangan spiritual dan moral serta menolak 
spekulasi metafisis yang dianggap tidak sejalan dengan ajaran Islam; secara 
epistemologis, tasawuf ini mengintegrasikan wahyu, akal, dan pengalaman 
spiritual melalui pendekatan bayani dan burhani yang tetap rasional sekaligus 
mengakomodasi proses transformasi tazkiyah melalui tahapan takhalli, tahalli, dan 
tajalli; dan secara aksiologis, tasawuf diposisikan sebagai etika praktis yang 
mendorong etos kerja, kontribusi sosial, serta pembentukan akhlak mulia. Sebagai 
kesimpulan, integrasi nilai-nilai tasawuf modern Hamka memiliki implikasi yang 
signifikan bagi layanan Bimbingan dan Konseling, khususnya dalam memperkuat 
fondasi spiritual klien, menginternalisasi nilai-nilai etika, serta mendorong 
pendekatan konseling yang holistik. Dengan demikian, tasawuf modern Hamka 
sangat relevan dalam menjawab krisis spiritual masyarakat kontemporer sekaligus 
memperkaya praktik Bimbingan dan Konseling. 
Kata Kunci: Tasawuf Modern; Ontologi; Epistemologi; Aksiologi. 
 
 

 

PENDAHULUAN 

Buya Hamka merupakan salah satu pemikir Islam Indonesia yang paling 

berpengaruh. Kontribusinya meliputi berbagai disiplin ilmu (Nurhasanah et al., 2023). 

Dalam sejarah perkembangan pemikiran Islam modern di Indonesia, Hamka dikenal 

sebagai seorang pembaharu yang prolifik (Wibowo et al., 2024). Ia menghasilkan lebih 

dari 110 karya, termasuk Tafsir Al-Azhar sebanyak 30 jilid, yang menjadi salah satu 

tafsir monumental dalam tradisi keilmuan Islam Nusantara (Abidin & Aziz, 2023; 

Fazlin, 2023). Di antara gagasan-gagasannya, tasawuf modern menempati posisi yang 

sangat penting karena menawarkan jawaban atas krisis spiritual yang dihadapi manusia 

kontemporer (Akhwanudin, 2019). 

Hamka meyakini bahwa salah satu persoalan utama manusia modern adalah 

hilangnya kedalaman spiritual akibat praktik keagamaan yang terlalu legalistik dan 

formalistik (Nurhasanah et al., 2023; Sutoyo, 2015). Kecenderungan ini menyebabkan 

kekosongan batin di tengah kemajuan material. Dalam kerangka pemikiran tersebut, 

tasawuf menawarkan nilai spiritual yang berkelanjutan. Tasawuf tidak hanya ditujukan 

untuk menyucikan jiwa, tetapi juga untuk memenuhi kebutuhan praktis masyarakat 

modern (Muvid, 2019). Dari sudut pandangnya, tasawuf memberikan kekuatan bagi 

individu yang merasa rapuh secara emosional dan menjadi landasan spiritual bagi 

mereka yang tersesat dalam kompleksitas kehidupan modern (Muvid, 2019; 

Wasitaatmadja, 2024). 



The Character : Journal Of General and Character Education Vol 4 No.2 Tahun  2025                                19 
                               

 

Gerakan pembaruan tasawuf yang dipimpin Hamka berlandaskan pada pandangan 

bahwa tasawuf merupakan bagian integral dari ajaran Islam. Karena itu, pembaruan 

yang ia lakukan bukanlah penolakan terhadap tasawuf, melainkan upaya meluruskan 

praktik-praktik yang ia nilai menyimpang dari prinsip tauhid (Al-Kumayi, 2013). 

Hamka menentang beberapa tarekat yang dianggapnya bersifat spekulatif dan 

mengkritik tasawuf klasik, termasuk ajaran Ibn ‘Arabi dan al-Hallaj, yang menurutnya 

tidak selalu selaras dengan kemurnian ajaran Islam (Isti’ana, 2024). 

Meskipun sudah banyak penelitian yang mengkaji pemikiran tasawuf Hamka, 

kajian yang secara khusus menganalisis gagasannya melalui tiga dimensi filsafat 

ontologi, epistemologi, dan aksiologi masih terbatas. Ketiga dimensi ini membentuk 

struktur pemikiran yang saling berkaitan dan memberikan gambaran utuh mengenai 

konstruksi tasawuf modern Hamka. Perspektif filosofis ini penting untuk memahami 

kedalaman gagasan Hamka serta relevansinya terhadap persoalan kemanusiaan masa 

kini. 

Dalam kehidupan modern, berbagai pencapaian material tidak selalu menjamin 

ketenteraman batin. Sejumlah studi menunjukkan bahwa manusia tetap berhadapan 

dengan kekosongan makna, kecemasan eksistensial, dan krisis spiritual, sekalipun 

berada dalam era kemajuan teknologi (Sakdullah, 2020). Realitas ini menegaskan 

kebutuhan mendasar akan spiritualitas yang melampaui keberhasilan material semata. 

Tasawuf modern Hamka menawarkan sebuah alternatif ruang perlindungan bagi 

masyarakat yang mengalami disorientasi spiritual (Nurjana, 2023; Sutoyo, 2015; 

Zaprulkhan, 2013). 

Bimbingan dan konseling sebagai sebuah disiplin yang bertujuan mengembangkan 

keutuhan pribadi tidak hanya berfokus pada aspek kognitif dan emosional, tetapi juga 

pada dimensi spiritual yang menjadi dasar pembentukan makna hidup seseorang 

(Umami, 2014). Nilai-nilai tasawuf Hamka seperti muhasabah (refleksi diri), tazkiyatun 

nafs (penyucian jiwa), keikhlasan, kesabaran, dan pengendalian diri yang dapat 

dijadikan landasan penting dalam proses konseling karena mampu membantu klien 

mengenali akar persoalan intrapersonal serta mengarahkan kembali tujuan hidup secara 

lebih bermakna (Muvid, 2019). Tasawuf modern yang ditawarkan Hamka, yang bersifat 

aktif, rasional, dan berorientasi moral, menunjukkan kesesuaian dengan tujuan 

konseling humanistik yang menekankan aktualisasi diri, resiliensi, dan kemandirian 

klien. Oleh karena itu, integrasi nilai-nilai tasawuf Hamka ke dalam praktik bimbingan 



The Character : Journal Of General and Character Education Vol 4 No.2 Tahun  2025                                20 
 

 

dan konseling berpotensi menghadirkan kerangka kerja yang komprehensif dalam 

menangani kompleksitas persoalan psikologis dan spiritual manusia modern, sekaligus 

memperkaya intervensi konseling yang berlandaskan kearifan lokal keislaman. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan metode tinjauan literatur sistematis (systematic 

literature review). Pelaksanaan penelitian ini ditempuh dengan cara mengidentifikasi, 

menelaah, menganalisis, dan merumuskan kesimpulan dari berbagai penelitian yang 

telah dipublikasikan. Melalui pendekatan tersebut, peneliti melakukan proses 

identifikasi dan tinjauan terhadap artikel-artikel jurnal secara sistematis dengan 

mengikuti tahapan dan prosedur yang telah ditetapkan  (Triandini et al., 2019). 

Pendekatan ini dipilih karena sesuai untuk menganalisis dan mensintesis pemikiran 

filosofis dari berbagai sumber literatur tentang tasawuf Hamka dan penerapannya dalam 

Bimbingan dan Konseling. 
 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Dimensi Ontologis Tasawuf Hamka 
Dimensi ontologis membahas hakikat realitas atau wujud dalam pemikiran tasawuf 

Hamka. Tasawuf modern Hamka dibangun atas dasar tauhid, kesatuan Tuhan, dan 

berlandaskan Al-Quran dan Hadis (Nufus, 2021; Zaprulkhan, 2013). Berbeda dengan 

tasawuf klasik yang menekankan pencapaian mukasyafah atau pengalaman mistik, 

tasawuf yang ditawarkan Hamka adalah tasawuf modern atau tasawuf positif yang 

didasarkan pada prinsip tauhid, bukan pencarian pengalaman mukasyafah semata 

(Azizah & Jannah, 2022; Muvid, 2019). 

Konsep tauhid dalam pemikiran Hamka menjadi landasan ontologis yang 

membedakan tasawufnya dari aliran-aliran tasawuf falsafi yang cenderung spekulatif. 

Hamka menegaskan bahwa dalam tasawuf modern, seorang sufi harus menempatkan 

Tuhan dalam skala tauhid, di mana Tuhan yang Esa berada pada posisi transenden tetapi 

sekaligus terasa dekat dalam hati (qalb). Konsep ini merupakan integrasi antara akidah 

kalam dan konsep ihsan dalam Islam, menghindari ekstrem "terlalu jauh" (ta'thil) 

maupun "terlalu dekat" (tasyabuh) dalam memahami relasi antara Tuhan dan makhluk. 

Hamka menyatakan hal yang paling penting dalam al-Quran adalah etik (akhlaq), 

yang merupakan bagian dari kandungan al-Quran yang membuat Islam tersebar di 



The Character : Journal Of General and Character Education Vol 4 No.2 Tahun  2025                                21 
                               

 

seluruh dunia (Haris, 2010; Latipah, 2023). Perspektif ini menunjukkan bahwa fondasi 

ontologis tasawuf Hamka tidak terlepas dari dimensi etis yang berlandaskan wahyu. 
 

Kritik terhadap Wahdat al-Wujud dan Konsep Wujud yang Menyimpang 
Hamka menolak paham-paham tasawuf yang dianggapnya menyimpang dari ajaran 

Islam yang murni. Menurut Hamka, penyimpangan tasawuf terdapat pada paham 

ketauhidan seperti Fana Baqa dan Ittihad-nya Abu Yazid al-Bistami, Hulul-nya Husain 

Ibn Mansur al-Hallaj, atau Wihdah al-Wujud-nya Muhyiddin Ibn al-Arabi (Steenbrink, 

1980). 

Kritik Hamka terhadap wahdat al-wujud Ibn Arabi perlu dipahami dalam konteks 

pemurnian ajaran tasawuf. Ibn Arabi, sebagai tokoh tasawuf falsafi yang berpengaruh, 

mengembangkan konsep bahwa Tuhan adalah realitas mutlak yang meliputi segala 

sesuatu, dan alam semesta adalah manifestasi atau tajalli (penampakan) dari Tuhan 

(Izutsu, 2016). Hamka khawatir bahwa pemahaman wahdat al-wujud yang tidak tepat 

dapat mengarah pada paham panteisme yang menyamakan Tuhan dengan alam, padahal 

konsep Ibn Arabi sebenarnya lebih kompleks dan menjaga transendensi Tuhan (Fuadi, 

2025). Namun, karena kerumitan dan ambiguitas terminologi wujud dalam filsafat Islam 

yang dapat berarti eksistensi, keberadaan, atau penemuan spiritual. Hamka memilih 

pendekatan yang lebih eksoteris dan mudah dipahami oleh masyarakat awam (Chittick, 

1994). 

Hamka lebih memilih pendekatan tasawuf akhlaki yang moderat dalam memahami 

hubungan antara Tuhan, manusia, dan alam. Tasawuf akhlaki menekankan aspek etika 

dan moral praktis dalam kehidupan, bukan spekulasi metafisika tentang hakikat wujud. 

Pendekatan ini lebih sejalan dengan tasawuf awal Islam yang diwakili oleh tokoh-tokoh 

seperti al-Muhasibi, al-Qusyairi, dan al-Ghazali (Nicholson, 2013; Schimmel, 2008). 

 
Ma'rifatullah sebagai Puncak Pencapaian Ontologis 

Kebahagiaan melalui pencapaian ma'rifatullah (pengenalan terhadap Allah) bagi 

Hamka tidak menghilangkan esensi manusia sebagai makhluk berperadaban sekaligus 

bermoral tinggi. Ma'rifatullah dalam pemikiran Hamka bukan berarti peleburan atau 

penyatuan dengan Tuhan (ittihad atau hulul), melainkan pengenalan mendalam yang 

membawa pada kedekatan spiritual sambil tetap menjaga keseimbangan kehidupan 

duniawi. 



The Character : Journal Of General and Character Education Vol 4 No.2 Tahun  2025                                22 
 

 

Konsep ma'rifatullah Hamka dapat dipahami sebagai pengetahuan yang diperoleh 

melalui pengalaman spiritual yang terverifikasi oleh akal dan berlandaskan wahyu. 

Kebahagiaan sejati adalah ketika seseorang mengenal dan dekat dengan Tuhannya, 

untuk mengenal Tuhannya seseorang haruslah menapaki jalan spiritual dan rasional 

yang akan mengantarkannya pada kebahagiaan sejati di dunia dan di akhirat (Ihsan, 

2025). 

Hakikat Manusia dan Alam dalam Ontologi Hamka 
Hamka memandang manusia memiliki dimensi rohani dan jasmani yang harus 

seimbang. Pendidikan menurut Hamka berorientasi pada nilai-nilai eksistensi manusia 

yakni keteguhan jiwa dan konsistensi yang dapat membuka ilmu-ilmu lain yang lebih 

mendalam dan memberikan kesenangan hati dan jiwa manusia yang mempengaruhi 

kebaikan kepribadiannya hingga kecerdasannya (Nufus, 2021). Manusia dalam 

pandangan Hamka adalah khalifah yang memiliki tanggung jawab moral dan spiritual di 

dunia, bukan pelarian dari dunia menuju kehidupan asketis yang ekstrem. 

Konsep manusia sebagai khalifah ini memiliki implikasi ontologis bahwa manusia 

memiliki peran aktif dalam memakmurkan bumi, bukan hanya fokus pada kehidupan 

ukhrawi. Hamka mengkritik pemahaman tasawuf yang mendorong umat untuk 

menjauhi dunia dan mengabaikan tanggung jawab sosial. Bagi Hamka, dunia bukanlah 

petaka yang harus dijauhi, tetapi medan untuk mengaktualisasikan nilai-nilai spiritual 

dan mengabdi kepada Allah melalui amal saleh. 

Dimensi Epistemologis Tasawuf Hamka 
Epistemologi tasawuf Hamka mengintegrasikan wahyu (Al-Quran dan Hadis) 

dengan akal dan pengalaman. Berbeda dengan tasawuf klasik yang menekankan irfani 

(pengetahuan intuitif-mistis), tasawuf modern Hamka menggunakan bayani 

(pengetahuan berdasarkan teks) yang terkait dengan pembersihan jiwa dan pembinaan 

akhlak mulia (Najib, 2018). Hamka menguraikan subjek-subjek seperti perang melawan 

hawa nafsu, asketisme, qanaah (merasa cukup), ikhlas (ketulusan), dan tawakkal 

(berserah diri) dengan pendekatan rasional yang berlandaskan teks suci. 

Pendekatan bayani yang dipilih Hamka menunjukkan orientasi epistemologisnya 

yang eksoteris dan tekstual, berbeda dengan pendekatan irfani yang lebih esoteris dan 

berbasis pada pengalaman spiritual langsung (dzauq dan wajd) (Elvina & Mansur, 

2025). Pendekatan epistemologis dalam tradisi tasawuf berupa bayani (berbasis teks), 

burhani (berbasis rasio), dan irfani (berbasis intuisi spiritual) (Nata, 2022). Hamka 



The Character : Journal Of General and Character Education Vol 4 No.2 Tahun  2025                                23 
                               

 

berupaya mengintegrasikan bayani dan burhani sambil tetap memberi ruang bagi 

pengalaman spiritual yang terverifikasi. 

Ma'rifatullah dalam epistemologi Hamka dicapai melalui wahyu sebagai pedoman 

utama, akal untuk memahami dan merenungkan, serta panca indera untuk mengamati 

tanda-tanda kekuasaan Allah di alam semesta (ayat kauniyah). Pendekatan integratif ini 

menjadikan tasawuf Hamka dapat diterima oleh masyarakat modern yang menghargai 

rasionalitas tanpa mengabaikan dimensi spiritual (Al-Kumayi, 2013). 

Dalam mencapai tingkat ma'rifatullah, corak tasawuf akhlaki Hamka menuntut 

untuk mengikuti langkah-langkah takhalli, tahalli, dan tajalli (Daulay et al., 2021). 

Takhalli adalah pembersihan diri dari sifat-sifat tercela (takhliyah al-nafs), tahalli 

adalah pengisian diri dengan sifat-sifat terpuji (tahliyah al-nafs), dan tajalli adalah 

pencerahan spiritual ketika hati telah bersih dan terisi dengan nilai-nilai luhur. 

Metode tiga tahap ini merupakan warisan dari tradisi tasawuf akhlaki yang 

dikembangkan oleh al-Ghazali dan ulama-ulama Sunni lainnya. Haeri (2000) 

menjelaskan bahwa jenjang-jenjang spiritual dalam tasawuf dimulai dari pembersihan 

jiwa (tazkiyah al-nafs), kemudian pengisian dengan sifat-sifat ilahi, hingga mencapai 

penyaksian kebenaran (musyahadah). Hamka mengadopsi kerangka ini dengan 

modifikasi agar lebih praktis dan aplikatif dalam kehidupan modern. 

Tasawuf berfungsi membangunkan manusia modern dari tidur spiritualnya yang 

panjang (Silawati, 2015). Metode ini bersifat praktis dan aplikatif, tidak memerlukan 

ritual-ritual rumit atau isolasi dari kehidupan sosial seperti dalam beberapa tarekat 

klasik. Hamka menekankan bahwa kesucian hati dapat dicapai sambil tetap aktif dalam 

kehidupan bermasyarakat, bekerja produktif, dan menjalankan peran sebagai khalifah di 

bumi. 

 
Kritik terhadap Tasawuf Falsafi 

Hamka mengkritisi bentuk-bentuk tasawuf yang menurutnya tidak sesuai dengan 

ajaran Islam yang sejati. Perilaku tasawuf dan tarekat yang mengajarkan untuk menjauhi 

dunia dibahas secara kritis dalam tulisannya yang bertajuk Tasawuf Modern (Al-

Kumayi, 2013). Hamka menolak pemahaman tasawuf sebagai fatalism yang 

menjauhkan manusia dari dunianya dan melahirkan sikap tidak peduli pada sesama. 

Kritik Hamka terhadap tasawuf falsafi berkaitan dengan kekhawatirannya bahwa 

spekulasi metafisika yang berlebihan dapat mengaburkan ajaran Islam yang jelas dan 



The Character : Journal Of General and Character Education Vol 4 No.2 Tahun  2025                                24 
 

 

praktis. Hamka seakan mendobrak pandangan umum bahwa modernisme Islam 

menolak tasawuf (Najib, 2018). Sebaliknya, melalui tasawuf modern, Hamka 

menunjukkan sikap yang positif terhadap tasawuf dengan catatan bahwa tasawuf harus 

mengandung pemurnian (purification) dari praktik-praktik yang menyimpang. 

Tasawuf adalah sebuah upaya pembersihan diri atau jiwa seseorang dari perangai 

buruk dan dosa. Keberadaan tasawuf yang dipahami Hamka adalah semata-mata 

berupaya memperbaiki perilaku dan budi manusia yang sesuai dengan karakter Islam 

yang seimbang (i'tidal). Hamka memahami tasawuf dengan pemahaman yang lebih 

tepat dengan ruh dan semangat ajaran Islam (Najib, 2018). 

Epistemologi tasawuf menjelaskan hati (qalb) memiliki peran sentral sebagai alat 

untuk memahami realita dan nilai-nilai serta memutuskan suatu tindakan (Zuhri, 2016). 

Sumber pengetahuan dan kemampuan potensi-potensi intelektual yang mempersepsikan 

objek pengetahuan terletak pada hati. Epistemologi tasawuf mengakomodasikan 

pandangan empirisme terhadap realitas eksternal, mengingat status eksistensialnya 

sebagai data indrawi, namun dalam hal ini juga mengakui wahyu sebagai lingkup 

pengetahuan yang mencakup keduanya. 

 
Dimensi Aksiologis Tasawuf Hamka 

Dimensi aksiologis membahas nilai dan manfaat tasawuf dalam kehidupan praktis 

(Mawadati & Bakar, 2025; Zuhri, 2016). Tasawuf modern bagi Hamka adalah 

penerapan dari sifat qanaah (merasa cukup), ikhlas (tulus), siap menerima kemiskinan 

(faqr) tetapi tetap semangat dalam bekerja, serta seorang sufi di abad modern dituntut 

untuk bekerja secara giat dengan diniatkan karena Allah. 

Salah satu kontribusi unik Hamka adalah pemberian panduan dalam beretika atau 

bersikap bagi seorang sufi berdasarkan profesi masing-masing. Hamka menulis tentang 

etika di bidang pemerintahan, bisnis dan ekonomi, serta bidang kedokteran. Hamka 

menulis etika untuk guru, murid, dokter, pengacara, dan pengarang, menunjukkan 

bahwa tasawuf bukan hanya untuk pertapa yang menyendiri, tetapi untuk semua profesi 

dalam masyarakat modern. 

Pendekatan ini sangat inovatif karena membawa tasawuf dari ranah spiritual-

individualistik ke ranah sosial profesional. Jika seorang muslim dengan beberapa 

profesi tersebut dapat mengaplikasikan nilai-nilai Islam dalam pekerjaannya, maka ia 

bisa disebut sebagai seorang sufi di abad modern. Tasawuf tidak hanya diartikan zuhud 



The Character : Journal Of General and Character Education Vol 4 No.2 Tahun  2025                                25 
                               

 

yang menyepi dan menjauhi dunia secara normal, tetapi harus aktif bekerja dan 

berkontribusi bagi masyarakat. 

 
Konsep Kebahagiaan Buya Hamka 

Konsep kebahagiaan dalam pemikiran Hamka dibangun di atas fondasi teologis dan 

spiritual yang menempatkan kedekatan dengan Tuhan sebagai inti kebahagiaan sejati. 

Hamka menegaskan bahwa kebahagiaan tidak hanya bersifat emosional atau material, 

tetapi merupakan keadaan jiwa yang tercapai melalui pengenalan mendalam terhadap 

Tuhan (Abi Khatfah, 2024). Proses pengenalan tersebut ditempuh melalui jalan spiritual 

yang berpadu dengan kemampuan rasional manusia, sehingga kebahagiaan dapat diraih 

secara komprehensif, baik di dunia maupun di akhirat. 

Hamka memberikan deskripsi yang berbeda dari sebagian sufi klasik, khususnya 

terkait pandangan terhadap dunia. Dalam Tasawuf Modern, Hamka menolak pandangan 

yang menempatkan dunia sebagai sumber malapetaka spiritual. Ia justru menekankan 

bahwa tasawuf bukanlah ajaran yang melahirkan kesedihan atau keputusasaan, 

melainkan menghadirkan rasa optimis dan kebahagiaan. Tasawuf, menurutnya, adalah 

jalan untuk menata jiwa agar tetap bahagia meskipun menghadapi berbagai dinamika 

kehidupan dunia. 

Konsep kebahagiaan Hamka juga disertai sikap proporsional dalam menempatkan 

kehidupan duniawi. Kebahagiaan dunia tidak hanya mungkin, tetapi penting sebagai 

bagian dari amanah manusia. Dengan demikian, kebahagiaan tidak dipahami secara 

eksklusif sebagai tujuan akhirat, melainkan kondisi jiwa yang dapat dihadirkan dalam 

kehidupan sehari-hari melalui pengendalian diri, kesederhanaan, dan ketulusan dalam 

beramal. Sikap ini menunjukkan keseimbangan antara spiritualitas dan realitas sosial. 

Pemikiran tasawuf Hamka memiliki relevansi kuat bagi masyarakat modern yang 

hidup dalam tekanan rasionalisme dan materialisme. Hamka melihat bahwa pola pikir 

modern sering menyingkirkan dimensi batiniah manusia, sehingga menciptakan 

kekosongan spiritual yang berdampak pada gaya hidup hedonistik (Muvid, 2019). 

Tasawuf modern Hamka hadir sebagai respons terhadap problem tersebut, dengan 

menawarkan konsep spiritualitas yang aktif dan dinamis, bukan spiritualitas yang 

mengasingkan diri dari realitas sosial. 

Modernitas telah membawa perubahan besar dalam pola relasi manusia, 

menciptakan tekanan sosial, ekonomi, dan psikologis. Dalam konteks ini, tasawuf 



The Character : Journal Of General and Character Education Vol 4 No.2 Tahun  2025                                26 
 

 

modern Hamka memberikan kerangka spiritual untuk mengembalikan keseimbangan 

hidup. Dengan menempatkan Tuhan sebagai pusat orientasi moral dan spiritual, 

manusia modern dapat menghadapi tantangan hidup dengan ketenangan dan kesadaran 

yang lebih utuh. Pendekatan ini menjadikan tasawuf modern relevan sebagai solusi atas 

krisis spiritual kontemporer. 

Lebih jauh, tasawuf modern Hamka memperkenalkan corak sufisme yang tidak 

anti-modernitas. Ia menempatkan kerja, kontribusi sosial, dan partisipasi aktif sebagai 

bagian dari praktik tasawuf. Hal ini menjadikan konsep tasawuf Hamka mudah 

diadaptasi oleh masyarakat modern yang bergulat dengan tuntutan duniawi tanpa harus 

kehilangan nilai-nilai spiritualitas dan moralitas. 

 
Integrasi Spiritual dan Sosial 

Salah satu kontribusi terbesar Hamka adalah integrasi harmonis antara dimensi 

spiritual dan sosial dalam tasawuf. Bagi Hamka, tasawuf tidak dimaksudkan untuk 

menjauhkan seseorang dari masyarakat, tetapi untuk membentuk kepribadian yang 

berakhlak mulia dan mampu berperan aktif dalam kehidupan sosial. Tasawuf yang sejati 

ialah tasawuf yang menghidupkan kesadaran etis dalam relasi antar-manusia, bukan 

yang membuat seseorang mengisolasi diri dari realitas (Sihombing & Alamsyah, 2024). 

Hamka menegaskan bahwa seorang sufi modern adalah mereka yang mampu 

mengaplikasikan nilai-nilai Islam dalam profesi dan aktivitas duniawi. Dengan 

demikian, kesufian tidak hanya diwujudkan melalui praktik menyepi atau menjauhi 

dunia, tetapi melalui kerja yang jujur, adil, dan penuh integritas. Integrasi ini 

menunjukkan bahwa tasawuf modern Hamka mengarahkan individu untuk 

mengejawantahkan spiritualitas dalam tindakan nyata di masyarakat. 

Integrasi spiritual dan sosial ini menciptakan paradigma baru dalam tasawuf 

kontemporer, yang menempatkan akhlak sebagai orientasi utama. Melalui pengendalian 

diri, keikhlasan, dan kesederhanaan, individu mampu menjalani kehidupan duniawi 

tanpa kehilangan Tuhan dalam dirinya. Dengan demikian, tasawuf modern membangun 

manusia yang tidak hanya religius secara personal, tetapi juga bermanfaat secara sosial. 

 
Keterkaitan Ontologi, Epistemologi, dan Aksiologi 

Pemikiran tasawuf Hamka menunjukkan keterpaduan antara dimensi ontologi, 

epistemologi, dan aksiologi. Secara ontologis, Hamka menempatkan tauhid sebagai 

dasar seluruh realitas. Segala aspek kehidupan, baik spiritual maupun material, 



The Character : Journal Of General and Character Education Vol 4 No.2 Tahun  2025                                27 
                               

 

dipahami dalam kerangka hubungan manusia dengan Tuhan. Dengan landasan ontologis 

tersebut, manusia dipandang sebagai makhluk yang memiliki tugas moral dan spiritual 

yang bersifat integral. 

Secara epistemologis, Hamka memadukan tiga sumber pengetahuan: wahyu, akal, 

dan pengalaman spiritual. Integrasi ini memungkinkan tercapainya pemahaman yang 

seimbang antara aspek rasional dan intuitif. Epistemologi ini juga membentuk landasan 

bagi proses pembersihan jiwa, pengendalian nafsu, dan pembentukan akhlak. Dengan 

menggunakan akal secara proporsional disertai bimbingan wahyu, manusia dapat 

mencapai kesempurnaan spiritual tanpa terjebak dalam ekstrem rasionalisme atau 

mistisisme. 

Secara aksiologis, tasawuf Hamka menghasilkan nilai-nilai moral yang aplikatif 

dalam kehidupan sehari-hari. Prinsip seperti keikhlasan, kesederhanaan, kesabaran, 

tawakkal, dan kerja keras menjadi pedoman manusia dalam menjalankan peran 

sosialnya. Oleh karena itu, tasawuf modern tidak hanya berorientasi pada pengalaman 

spiritual individu, tetapi juga pada pembentukan karakter dan kontribusi sosial yang 

konstruktif. 

Melalui integrasi tiga dimensi tersebut, Hamka membangun sistem tasawuf yang 

tidak bertentangan dengan dinamika kehidupan modern, namun justru 

memanfaatkannya sebagai medan pengembangan spiritualitas. Tasawuf modern menjadi 

sarana bagi manusia untuk tetap dekat dengan Tuhan tanpa meninggalkan tanggung 

jawab sosial dan peradaban. 

 
Implikasi dalam Bimbingan dan Konseling 
1. Penguatan Landasan Spiritual dalam Layanan BK 

Ontologi tasawuf Hamka yang menekankan tauhid dan keseimbangan jasmani dan 

rohani dapat menjadi dasar konseptual bagi layanan BK yang berorientasi pada 

pengembangan manusia seutuhnya. Konselor dapat memanfaatkan nilai-nilai 

spiritual seperti kesadaran diri, kebergantungan positif kepada Tuhan, dan 

penguatan hati sebagai bagian dari proses konseling. 

2. Integrasi Nilai Akhlak dalam Pembentukan Karakter Klien 

Hamka menempatkan akhlak sebagai inti tasawuf, konseling dapat 

mengintegrasikan pendidikan karakter seperti kejujuran, kesabaran, kesederhanaan, 



The Character : Journal Of General and Character Education Vol 4 No.2 Tahun  2025                                28 
 

 

dan keikhlasan dalam intervensi. Ini sejalan dengan tujuan BK dalam membentuk 

perilaku adaptif dan mengembangkan kepribadian positif. 

3. Pendekatan Epistemologis yang Holistik dalam Konseling 

Integrasi bayani (wahyu), burhani (rasional), dan pengalaman batin (irfani) 

memberikan model pendekatan konseling yang tidak hanya kognitif, tetapi juga 

afektif dan spiritual. Konselor dapat menggabungkan strategi rasional emosional 

dengan teknik refleksi diri, muhasabah, dan penguatan makna hidup 

KESIMPULAN 
 

Integrasi temuan penelitian ini mengarah pada dua simpulan utama, yaitu: 
Tasawuf modern Buya Hamka merupakan pemikiran sufistik yang memadukan 

fondasi ontologis tauhid yang menegaskan hubungan harmonis antara Tuhan, manusia, 

dan alam. Kerangka epistemologis yang mengintegrasikan wahyu, rasionalitas, dan 

pengalaman spiritual melalui proses tazkiyah yang sistematis; serta orientasi aksiologis 

yang menempatkan tasawuf sebagai etika praktis yang mendorong kerja, kontribusi 

sosial, dan pembentukan akhlak mulia. Sintesis tiga dimensi tersebut menghasilkan 

corak tasawuf yang relevan bagi kebutuhan spiritual masyarakat modern dan selaras 

dengan dinamika kehidupan kontemporer.  

Pada pelaksanaan layanan Bimbingan dan Konseling, nilai-nilai tasawuf modern 

Hamka memberikan landasan penting untuk penguatan spiritual klien, integrasi 

pendidikan akhlak dalam proses konseling, dan pengembangan pendekatan holistik 

yang mencakup dimensi kognitif, emosional, moral, dan spiritual. Dengan demikian, 

tasawuf modern Hamka berfungsi sebagai kerangka konseptual yang memperkaya 

praktik konseling berbasis kearifan lokal sekaligus menjawab kebutuhan manusia 

modern secara menyeluruh. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



The Character : Journal Of General and Character Education Vol 4 No.2 Tahun  2025                                29 
                               

 

REFERENSI 

Abi Khatfah, M. (2024). Kebahagian Dalam Pandangan Imam Al-Ghazali Dan Thomas 
Aquinas: Perbandingan Spiritual Dan Filosofis. Jurnal Kajian Islam 
Dan Sosial Keagamaan, 2(2), 192. 

Abidin, A. Z., & Aziz, T. (2023). Khazanah tafsir Nusantara: para tokoh dan karya-
karyanya. IRCiSoD. 

Akhwanudin, A. (2019). SCIENTIA SACRA: Urgensi Sains Tradisional terhadap 
Dekadensi Nilai dalam Sains Modern. Penerbit NEM. 

Al-Kumayi, S. (2013). Gerakan Pembaruan Tasawuf di Indonesia. Jurnal Theologia, 24(2), 
247–278. 

Azizah, N., & Jannah, M. (2022). Spiritualitas Masyarakat Modern Dalam Tasawuf Buya 
Hamka. Academic Journal of Islamic Principles and Philosophy, 3(1), 
85–108. 

Chittick, W. C. (1994). Imaginal worlds: Ibn al-ʿArabī and the problem of religious 
diversity. State University of New York Press. 

Daulay, H. P., Dahlan, Z., & Lubis, C. A. (2021). Takhalli, Tahalli Dan Tajalli. Pandawa, 
3(3), 348–365. 

Elvina, A., & Mansur, A. (2025). Analisis Pemikiran Nalar Bayani, Burhani, dan Irfani 
dalam Perspektif Filsafat Muhammad Abid Al-Jabiri. Multidisciplinary 
Indonesian Center Journal (MICJO), 2(1), 545–556. 

Fazlin, H. (2023). MENGENAL TAFSIR NUSANTARA: MENGGALI SISI 
KENUSANTARAAN TAFSIR AL-AZHAR KARYA BUYA 
HAMKA. Proceeding International Conference on Quranic Studies. 

Fuadi, A. I. (2025). Konsep Wahdatul Wujud dan Pantheisme: Komparasi Pemikiran Ibn 
‘Arabi dan Spinoza Dalam Memahami Keesaan Tuhan. ISME: Journal 
of Islamic Studies and Multidisciplinary Research, 3(1), 9–18. 

Haris, A. (2010). ETIKA HAMKA; Konstruksi Etik Berbasis Rasional-Religius. Lkis 
Pelangi Aksara. 

Ihsan, N. H. (2025). Genealogi Tasawuf Ulama Nusantara Abad. UNIDA Gontor Press. 

Isti’ana, A. (2024). Pendekatan Tasawuf Dalam Studi Islam. At-Tarbiyah: Jurnal 
Penelitian Dan Pendidikan Agama Islam, 2(1), 635–646. 

Izutsu, T. (2016). Sufism and Taoism: A comparative Study of key philosophical concepts. 
Univ of California Press. 



The Character : Journal Of General and Character Education Vol 4 No.2 Tahun  2025                                30 
 

 

Latipah, A. N. (2023). Eksistensi dan urgensi akhlak dalam kehidupan umat Islam: Studi 
tematik Al-Qur’an dalam tafsir Al-Azhar karya Buya Hamka. UIN 
Sunan Gunung Djati Bandung. 

Mawadati, S., & Bakar, M. Y. A. (2025). Perspektif Filsafat Ilmu Tasawuf; Studi Tentang 
Epistemologi, Ontologi Dan Aksiologi. QOSIM: Jurnal Pendidikan 
Sosial & Humaniora, 3(1), 138–155. 

Muvid, M. B. (2019). Pendidikan Tasawuf: Sebuah Kerangka Proses Pembelajaran 
Sufistik Ideal Di Era Milenial. Pustaka Idea. 

Najib, M. A. (2018). Epistemologi Tasawuf Modern Hamka. Dinamika Penelitian: Media 
Komunikasi Penelitian Sosial Keagamaan, 18(2), 303–324. 

Nata, H. A. (2022). Membangun Pendidikan Islam Yang Unggul Dan Bedraga Saing 
Tinggi: Seri Kajian: Analisis Kebijakan Dan Kapita Selekta Pendidikan 
Islam Di Indonesia. Prenada Media. 

Nicholson, R. A. (2013). Studies in Islamic Mysticism: Volume II. Routledge. 

Nufus, D. (2021). Pendidikan jiwa perspektif Hamka dalam tasawuf modern. Tawazun. 

Nurhasanah, F., Ibnudin, I., & Syathori, A. (2023). Konsep pendidikan menurut Buya 
Hamka dan relevansinya dengan pendidikan Islam kontemporer. 
Journal Islamic Pedagogia, 3(2), 176–195. 

Nurjana, S. (2023). Aktualisasi Tasawuf Buya Hamka Di Era Postmodern. Indonesian 
Journal of Islamic Theology and Philosophy, 5(1), 65–92. 

Schimmel, A. (2008). Mystical dimensions of Islam. The Other Press. 

Sihombing, S., & Alamsyah, M. B. (2024). Integrasi Nilai-Nilai Tasawuf Dalam 
Mengembangkan Pendidikan Karakter:(Studi Pemikiran Buya Hamka). 
Jurnal Man-Anaa, 1(1), 66–77. 

Steenbrink, K. A. (1980). Beberapa Aspek tentang Islam di Indonesia abad ke 19. Bulan 
Bintang. 

Sutoyo, S. (2015). Tasawuf Hamka dan rekonstruksi spiritualitas manusia modern. 
ISLAMICA: Jurnal Studi Keislaman, 10(1), 108–136. 

Triandini, E., Jayanatha, S., Indrawan, A., Putra, G. W., & Iswara, B. (2019). Metode 
systematic literature review untuk identifikasi platform dan metode 
pengembangan sistem informasi di Indonesia. Indonesian Journal of 
Information Systems, 1(2), 63–77. 

Umami, I. (2014). Bimbingan dan Konseling dalam pendidikan. STAIN Jurai Siwo Metro 
Lampung. 



The Character : Journal Of General and Character Education Vol 4 No.2 Tahun  2025                                31 
                               

 

Wasitaatmadja, F. F. (2024). Filsafat Ilmu: Integrasi Tasawuf dan Pengetahuan Modern Kontemporer. 
Prenada Media. 

Wibowo, A. S., Qodri, A. F., Sudarto, S., Effendi, M., & Khoir, M. A. (2024). Pembaharuan 
Pendidikan Islam Perspektif Hamka. Jurnal Budi Pekerti Agama Islam, 2(5), 
310–321. 

Zaprulkhan, Z. (2013). Signifikansi revitalisasi tasawuf hamka dan said nursi bagi kehidupan 
masyarakat kontemporer. Jurnal Theologia, 24(2), 5–42. 

Zuhri, A. (2016). Tasawuf Dalam Sorotan Epistemologi Dan Aksiologi. Religia, 19(1), 


