THE CHARACTER

Journal Of General and Character Education

E-ISSN 2830-6376

Volume 4 No 2 (2025)
http://jurnalppsiainkerinci.org/index.php/thecharacter/joutrnal

Dimensi Tasawuf Buya Hamka: Perspektif Ontologi,
Epistemologi, Aksiologi Serta Implikasinya Dalam Bimbingan
Dan Konseling

Nur Adila Wafiqoh Zulvi'; Yeni Karneli’, Puji Gusri Handayani’
Universitas Negeri Padang'?

zulviadila@gmaﬂ.com

ABSTRACT

This study aims to analyze Buya Hamka’s concept of modern Sufism through
the philosophical dimensions of ontology, epistemology, and axiology, as well as
to explain its relevance for the development of Guidance and Counseling services.
The research employed a systematic literature review by examining a range of
scholarly sources related to Hamka’s Sufi thought. The findings indicate that
ontologically, Hamka’s Sufism is grounded in the principle of tawhid,
emphasizing spiritual and moral balance while rejecting metaphysical speculation
considered inconsistent with Islamic teachings, epistemologically, it integrates
revelation, reason, and spiritual experience through a bayani and burhani
approach that remains rational while accommodating the transformative process
of tazkiyah through the stages of takhalli, tahalli, and tajalli; and axiologically, it
positions Sufism as practical ethics that encourage diligent work, social
contribution, and the development of virtuous character. In conclusion, the
integration of Hamka’s modern Sufi values holds significant implications for
Guidance and Counseling services, particularly in strengthening clients’ spiritual
foundations, internalizing ethical virtues, and fostering a holistic counseling
approach. Hamka’s modern Sufism is therefore highly relevant in addressing the
spiritual crises of contemporary society while enriching the practice of
Guidance and Counseling.

Keywords: Modern Sifism; Ontology, Epistemology,; Axiology

ABSTRAK

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis konsep tasawuf modern Buya
Hamka melalui dimensi filsafat ontologi, epistemologi, dan aksiologi, serta
menjelaskan relevansinya bagi pengembangan layanan Bimbingan dan Konseling.
Penelitian ini menggunakan metode telaah pustaka sistematis dengan mengkaji

The Character : Journal Of General and Character Education Vol 4 No.2 Tahun 2025 17


http://jurnalppsiainkerinci.org/index.php/thecharacter/journal
mailto:zulviadila@gmail.com

berbagai sumber ilmiah yang berkaitan dengan pemikiran tasawuf Hamka. Hasil
penelitian menunjukkan bahwa secara ontologis, tasawuf Hamka berlandaskan
prinsip tauhid, menekankan keseimbangan spiritual dan moral serta menolak
spekulasi metafisis yang dianggap tidak sejalan dengan ajaran Islam; secara
epistemologis, tasawuf ini mengintegrasikan wahyu, akal, dan pengalaman
spiritual melalui pendekatan bayani dan burhani yang tetap rasional sekaligus
mengakomodasi proses transformasi tazkiyah melalui tahapan takhalli, tahalli, dan
tajalli; dan secara aksiologis, tasawuf diposisikan sebagai etika praktis yang
mendorong etos kerja, kontribusi sosial, serta pembentukan akhlak mulia. Sebagai
kesimpulan, integrasi nilai-nilai tasawuf modern Hamka memiliki implikasi yang
signifikan bagi layanan Bimbingan dan Konseling, khususnya dalam memperkuat
fondasi spiritual klien, menginternalisasi nilai-nilai etika, serta mendorong
pendekatan konseling yang holistik. Dengan demikian, tasawuf modern Hamka
sangat relevan dalam menjawab krisis spiritual masyarakat kontemporer sekaligus
memperkaya praktik Bimbingan dan Konseling.

Kata Kunci: Tasawuf Modern; Ontologi; Epistemologi; Aksiologi.

PENDAHULUAN

Buya Hamka merupakan salah satu pemikir Islam Indonesia yang paling
berpengaruh. Kontribusinya meliputi berbagai disiplin ilmu (Nurhasanah et al., 2023).
Dalam sejarah perkembangan pemikiran Islam modern di Indonesia, Hamka dikenal
sebagai seorang pembaharu yang prolifik (Wibowo et al., 2024). la menghasilkan lebih
dari 110 karya, termasuk Tafsir Al-Azhar sebanyak 30 jilid, yang menjadi salah satu
tafsir monumental dalam tradisi keilmuan Islam Nusantara (Abidin & Aziz, 2023;
Fazlin, 2023). Di antara gagasan-gagasannya, tasawuf modern menempati posisi yang
sangat penting karena menawarkan jawaban atas krisis spiritual yang dihadapi manusia
kontemporer (Akhwanudin, 2019).

Hamka meyakini bahwa salah satu persoalan utama manusia modern adalah
hilangnya kedalaman spiritual akibat praktik keagamaan yang terlalu legalistik dan
formalistik (Nurhasanah et al., 2023; Sutoyo, 2015). Kecenderungan ini menyebabkan
kekosongan batin di tengah kemajuan material. Dalam kerangka pemikiran tersebut,
tasawuf menawarkan nilai spiritual yang berkelanjutan. Tasawuf tidak hanya ditujukan
untuk menyucikan jiwa, tetapi juga untuk memenuhi kebutuhan praktis masyarakat
modern (Muvid, 2019). Dari sudut pandangnya, tasawuf memberikan kekuatan bagi
individu yang merasa rapuh secara emosional dan menjadi landasan spiritual bagi
mereka yang tersesat dalam kompleksitas kehidupan modern (Muvid, 2019;

Wasitaatmadja, 2024).

The Character : Journal Of General and Character Education Vol 4 No.2 Tahun 2025 18



Gerakan pembaruan tasawuf yang dipimpin Hamka berlandaskan pada pandangan
bahwa tasawuf merupakan bagian integral dari ajaran Islam. Karena itu, pembaruan
yang ia lakukan bukanlah penolakan terhadap tasawuf, melainkan upaya meluruskan
praktik-praktik yang ia nilai menyimpang dari prinsip tauhid (Al-Kumayi, 2013).
Hamka menentang beberapa tarekat yang dianggapnya bersifat spekulatif dan
mengkritik tasawuf klasik, termasuk ajaran Ibn ‘Arabi dan al-Hallaj, yang menurutnya
tidak selalu selaras dengan kemurnian ajaran Islam (Isti’ana, 2024).

Meskipun sudah banyak penelitian yang mengkaji pemikiran tasawuf Hamka,
kajian yang secara khusus menganalisis gagasannya melalui tiga dimensi filsafat
ontologi, epistemologi, dan aksiologi masih terbatas. Ketiga dimensi ini membentuk
struktur pemikiran yang saling berkaitan dan memberikan gambaran utuh mengenai
konstruksi tasawuf modern Hamka. Perspektif filosofis ini penting untuk memahami
kedalaman gagasan Hamka serta relevansinya terhadap persoalan kemanusiaan masa
kini.

Dalam kehidupan modern, berbagai pencapaian material tidak selalu menjamin
ketenteraman batin. Sejumlah studi menunjukkan bahwa manusia tetap berhadapan
dengan kekosongan makna, kecemasan eksistensial, dan krisis spiritual, sekalipun
berada dalam era kemajuan teknologi (Sakdullah, 2020). Realitas ini menegaskan
kebutuhan mendasar akan spiritualitas yang melampaui keberhasilan material semata.
Tasawuf modern Hamka menawarkan sebuah alternatif ruang perlindungan bagi
masyarakat yang mengalami disorientasi spiritual (Nurjana, 2023; Sutoyo, 2015;
Zaprulkhan, 2013).

Bimbingan dan konseling sebagai sebuah disiplin yang bertujuan mengembangkan
keutuhan pribadi tidak hanya berfokus pada aspek kognitif dan emosional, tetapi juga
pada dimensi spiritual yang menjadi dasar pembentukan makna hidup seseorang
(Umami, 2014). Nilai-nilai tasawuf Hamka seperti muhasabah (refleksi diri), tazkiyatun
nafs (penyucian jiwa), keikhlasan, kesabaran, dan pengendalian diri yang dapat
dijadikan landasan penting dalam proses konseling karena mampu membantu klien
mengenali akar persoalan intrapersonal serta mengarahkan kembali tujuan hidup secara
lebih bermakna (Muvid, 2019). Tasawuf modern yang ditawarkan Hamka, yang bersifat
aktif, rasional, dan berorientasi moral, menunjukkan kesesuaian dengan tujuan
konseling humanistik yang menekankan aktualisasi diri, resiliensi, dan kemandirian

klien. Oleh karena itu, integrasi nilai-nilai tasawuf Hamka ke dalam praktik bimbingan

The Character : Journal Of General and Character Education Vol 4 No.2 Tahun 2025 19



dan konseling berpotensi menghadirkan kerangka kerja yang komprehensif dalam
menangani kompleksitas persoalan psikologis dan spiritual manusia modern, sekaligus

memperkaya intervensi konseling yang berlandaskan kearifan lokal keislaman.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan metode tinjauan literatur sistematis (systematic
literature review). Pelaksanaan penelitian ini ditempuh dengan cara mengidentifikasi,
menelaah, menganalisis, dan merumuskan kesimpulan dari berbagai penelitian yang
telah dipublikasikan. Melalui pendekatan tersebut, peneliti melakukan proses
identifikasi dan tinjauan terhadap artikel-artikel jurnal secara sistematis dengan
mengikuti tahapan dan prosedur yang telah ditetapkan (Triandini et al., 2019).
Pendekatan ini dipilih karena sesuai untuk menganalisis dan mensintesis pemikiran
filosofis dari berbagai sumber literatur tentang tasawuf Hamka dan penerapannya dalam

Bimbingan dan Konseling.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Dimensi Ontologis Tasawuf Hamka
Dimensi ontologis membahas hakikat realitas atau wujud dalam pemikiran tasawuf

Hamka. Tasawuf modern Hamka dibangun atas dasar tauhid, kesatuan Tuhan, dan
berlandaskan Al-Quran dan Hadis (Nufus, 2021; Zaprulkhan, 2013). Berbeda dengan
tasawuf klasik yang menekankan pencapaian mukasyafah atau pengalaman mistik,
tasawuf yang ditawarkan Hamka adalah tasawuf modern atau tasawuf positif yang
didasarkan pada prinsip tauhid, bukan pencarian pengalaman mukasyafah semata
(Azizah & Jannah, 2022; Muvid, 2019).

Konsep tauhid dalam pemikiran Hamka menjadi landasan ontologis yang
membedakan tasawufnya dari aliran-aliran tasawuf falsafi yang cenderung spekulatif.
Hamka menegaskan bahwa dalam tasawuf modern, seorang sufi harus menempatkan
Tuhan dalam skala tauhid, di mana Tuhan yang Esa berada pada posisi transenden tetapi
sekaligus terasa dekat dalam hati (gal/b). Konsep ini merupakan integrasi antara akidah
kalam dan konsep ihsan dalam Islam, menghindari ekstrem "terlalu jauh" (ta'thil)
maupun "terlalu dekat" (tasyabuh) dalam memahami relasi antara Tuhan dan makhluk.

Hamka menyatakan hal yang paling penting dalam al-Quran adalah etik (akhlaq),

yang merupakan bagian dari kandungan al-Quran yang membuat Islam tersebar di

The Character : Journal Of General and Character Education Vol 4 No.2 Tahun 2025 20



seluruh dunia (Haris, 2010; Latipah, 2023). Perspektif ini menunjukkan bahwa fondasi

ontologis tasawuf Hamka tidak terlepas dari dimensi etis yang berlandaskan wahyu.

Kritik terhadap Wahdat al-Wujud dan Konsep Wujud yang Menyimpang
Hamka menolak paham-paham tasawuf yang dianggapnya menyimpang dari ajaran

Islam yang murni. Menurut Hamka, penyimpangan tasawuf terdapat pada paham
ketauhidan seperti Fana Baga dan Ittihad-nya Abu Yazid al-Bistami, Hulul-nya Husain
Ibn Mansur al-Hallaj, atau Wihdah al-Wujud-nya Muhyiddin Ibn al-Arabi (Steenbrink,
1980).

Kritik Hamka terhadap wahdat al-wujud Tbn Arabi perlu dipahami dalam konteks
pemurnian ajaran tasawuf. Ibn Arabi, sebagai tokoh tasawuf falsafi yang berpengaruh,
mengembangkan konsep bahwa Tuhan adalah realitas mutlak yang meliputi segala
sesuatu, dan alam semesta adalah manifestasi atau tajalli (penampakan) dari Tuhan
(Izutsu, 2016). Hamka khawatir bahwa pemahaman wahdat al-wujud yang tidak tepat
dapat mengarah pada paham panteisme yang menyamakan Tuhan dengan alam, padahal
konsep Ibn Arabi sebenarnya lebih kompleks dan menjaga transendensi Tuhan (Fuadi,
2025). Namun, karena kerumitan dan ambiguitas terminologi wujud dalam filsafat Islam
yang dapat berarti eksistensi, keberadaan, atau penemuan spiritual. Hamka memilih
pendekatan yang lebih eksoteris dan mudah dipahami oleh masyarakat awam (Chittick,
1994).

Hamka lebih memilih pendekatan tasawuf akhlaki yang moderat dalam memahami
hubungan antara Tuhan, manusia, dan alam. Tasawuf akhlaki menekankan aspek etika
dan moral praktis dalam kehidupan, bukan spekulasi metafisika tentang hakikat wujud.
Pendekatan ini lebih sejalan dengan tasawuf awal Islam yang diwakili oleh tokoh-tokoh

seperti al-Muhasibi, al-Qusyairi, dan al-Ghazali (Nicholson, 2013; Schimmel, 2008).

Ma'rifatullah sebagai Puncak Pencapaian Ontologis
Kebahagiaan melalui pencapaian ma'rifatullah (pengenalan terhadap Allah) bagi

Hamka tidak menghilangkan esensi manusia sebagai makhluk berperadaban sekaligus
bermoral tinggi. Ma'rifatullah dalam pemikiran Hamka bukan berarti peleburan atau
penyatuan dengan Tuhan (ittihad atau hulul), melainkan pengenalan mendalam yang
membawa pada kedekatan spiritual sambil tetap menjaga keseimbangan kehidupan

duniawi.

The Character : Journal Of General and Character Education Vol 4 No.2 Tahun 2025 21



Konsep ma'rifatullah Hamka dapat dipahami sebagai pengetahuan yang diperoleh
melalui pengalaman spiritual yang terverifikasi oleh akal dan berlandaskan wahyu.
Kebahagiaan sejati adalah ketika seseorang mengenal dan dekat dengan Tuhannya,
untuk mengenal Tuhannya seseorang haruslah menapaki jalan spiritual dan rasional
yang akan mengantarkannya pada kebahagiaan sejati di dunia dan di akhirat (Ihsan,
2025).

Hakikat Manusia dan Alam dalam Ontologi Hamka
Hamka memandang manusia memiliki dimensi rohani dan jasmani yang harus

seimbang. Pendidikan menurut Hamka berorientasi pada nilai-nilai eksistensi manusia
yakni keteguhan jiwa dan konsistensi yang dapat membuka ilmu-ilmu lain yang lebih
mendalam dan memberikan kesenangan hati dan jiwa manusia yang mempengaruhi
kebaikan kepribadiannya hingga kecerdasannya (Nufus, 2021). Manusia dalam
pandangan Hamka adalah khalifah yang memiliki tanggung jawab moral dan spiritual di
dunia, bukan pelarian dari dunia menuju kehidupan asketis yang ekstrem.

Konsep manusia sebagai khalifah ini memiliki implikasi ontologis bahwa manusia
memiliki peran aktif dalam memakmurkan bumi, bukan hanya fokus pada kehidupan
ukhrawi. Hamka mengkritik pemahaman tasawuf yang mendorong umat untuk
menjauhi dunia dan mengabaikan tanggung jawab sosial. Bagi Hamka, dunia bukanlah
petaka yang harus dijauhi, tetapi medan untuk mengaktualisasikan nilai-nilai spiritual
dan mengabdi kepada Allah melalui amal saleh.

Dimensi Epistemologis Tasawuf Hamka
Epistemologi tasawuf Hamka mengintegrasikan wahyu (Al-Quran dan Hadis)

dengan akal dan pengalaman. Berbeda dengan tasawuf klasik yang menekankan irfani
(pengetahuan intuitif-mistis), tasawuf modern Hamka menggunakan bayani
(pengetahuan berdasarkan teks) yang terkait dengan pembersihan jiwa dan pembinaan
akhlak mulia (Najib, 2018). Hamka menguraikan subjek-subjek seperti perang melawan
hawa nafsu, asketisme, ganaah (merasa cukup), ikhlas (ketulusan), dan tawakkal
(berserah diri) dengan pendekatan rasional yang berlandaskan teks suci.

Pendekatan bayani yang dipilih Hamka menunjukkan orientasi epistemologisnya
yang eksoteris dan tekstual, berbeda dengan pendekatan irfani yang lebih esoteris dan
berbasis pada pengalaman spiritual langsung (dzaug dan wajd) (Elvina & Mansur,
2025). Pendekatan epistemologis dalam tradisi tasawuf berupa bayani (berbasis teks),

burhani (berbasis rasio), dan irfani (berbasis intuisi spiritual) (Nata, 2022). Hamka

The Character : Journal Of General and Character Education Vol 4 No.2 Tahun 2025 22



berupaya mengintegrasikan bayani dan burhani sambil tetap memberi ruang bagi
pengalaman spiritual yang terverifikasi.

Ma'rifatullah dalam epistemologi Hamka dicapai melalui wahyu sebagai pedoman
utama, akal untuk memahami dan merenungkan, serta panca indera untuk mengamati
tanda-tanda kekuasaan Allah di alam semesta (ayat kauniyah). Pendekatan integratif ini
menjadikan tasawuf Hamka dapat diterima oleh masyarakat modern yang menghargai
rasionalitas tanpa mengabaikan dimensi spiritual (Al-Kumayi, 2013).

Dalam mencapai tingkat ma'rifatullah, corak tasawuf akhlaki Hamka menuntut
untuk mengikuti langkah-langkah takhalli, tahalli, dan tajalli (Daulay et al., 2021).
Takhalli adalah pembersihan diri dari sifat-sifat tercela (takhliyah al-nafs), tahalli
adalah pengisian diri dengan sifat-sifat terpuji (tahlivah al-nafs), dan tajalli adalah
pencerahan spiritual ketika hati telah bersih dan terisi dengan nilai-nilai luhur.

Metode tiga tahap ini merupakan warisan dari tradisi tasawuf akhlaki yang
dikembangkan oleh al-Ghazali dan ulama-ulama Sunni lainnya. Haeri (2000)
menjelaskan bahwa jenjang-jenjang spiritual dalam tasawuf dimulai dari pembersihan
jiwa (tazkiyah al-nafs), kemudian pengisian dengan sifat-sifat ilahi, hingga mencapai
penyaksian kebenaran (musyahadah). Hamka mengadopsi kerangka ini dengan
modifikasi agar lebih praktis dan aplikatif dalam kehidupan modern.

Tasawuf berfungsi membangunkan manusia modern dari tidur spiritualnya yang
panjang (Silawati, 2015). Metode ini bersifat praktis dan aplikatif, tidak memerlukan
ritual-ritual rumit atau isolasi dari kehidupan sosial seperti dalam beberapa tarekat
klasik. Hamka menekankan bahwa kesucian hati dapat dicapai sambil tetap aktif dalam
kehidupan bermasyarakat, bekerja produktif, dan menjalankan peran sebagai khalifah di

bumi.

Kritik terhadap Tasawuf Falsafi
Hamka mengkritisi bentuk-bentuk tasawuf yang menurutnya tidak sesuai dengan

ajaran Islam yang sejati. Perilaku tasawuf dan tarekat yang mengajarkan untuk menjauhi
dunia dibahas secara kritis dalam tulisannya yang bertajuk Tasawuf Modern (Al-
Kumayi, 2013). Hamka menolak pemahaman tasawuf sebagai fatalism yang
menjauhkan manusia dari dunianya dan melahirkan sikap tidak peduli pada sesama.
Kritik Hamka terhadap tasawuf falsafi berkaitan dengan kekhawatirannya bahwa

spekulasi metafisika yang berlebihan dapat mengaburkan ajaran Islam yang jelas dan

The Character : Journal Of General and Character Education Vol 4 No.2 Tahun 2025 23



praktis. Hamka seakan mendobrak pandangan umum bahwa modernisme Islam
menolak tasawuf (Najib, 2018). Sebaliknya, melalui tasawuf modern, Hamka
menunjukkan sikap yang positif terhadap tasawuf dengan catatan bahwa tasawuf harus
mengandung pemurnian (purification) dari praktik-praktik yang menyimpang.

Tasawuf adalah sebuah upaya pembersihan diri atau jiwa seseorang dari perangai
buruk dan dosa. Keberadaan tasawuf yang dipahami Hamka adalah semata-mata
berupaya memperbaiki perilaku dan budi manusia yang sesuai dengan karakter Islam
yang seimbang (i'tidal). Hamka memahami tasawuf dengan pemahaman yang lebih
tepat dengan ruh dan semangat ajaran Islam (Najib, 2018).

Epistemologi tasawuf menjelaskan hati (ga/b) memiliki peran sentral sebagai alat
untuk memahami realita dan nilai-nilai serta memutuskan suatu tindakan (Zuhri, 2016).
Sumber pengetahuan dan kemampuan potensi-potensi intelektual yang mempersepsikan
objek pengetahuan terletak pada hati. Epistemologi tasawuf mengakomodasikan
pandangan empirisme terhadap realitas eksternal, mengingat status eksistensialnya
sebagai data indrawi, namun dalam hal ini juga mengakui wahyu sebagai lingkup

pengetahuan yang mencakup keduanya.

Dimensi Aksiologis Tasawuf Hamka
Dimensi aksiologis membahas nilai dan manfaat tasawuf dalam kehidupan praktis

(Mawadati & Bakar, 2025; Zuhri, 2016). Tasawuf modern bagi Hamka adalah
penerapan dari sifat ganaah (merasa cukup), ikhlas (tulus), siap menerima kemiskinan
(faqr) tetapi tetap semangat dalam bekerja, serta seorang sufi di abad modern dituntut
untuk bekerja secara giat dengan diniatkan karena Allah.

Salah satu kontribusi unik Hamka adalah pemberian panduan dalam beretika atau
bersikap bagi seorang sufi berdasarkan profesi masing-masing. Hamka menulis tentang
etika di bidang pemerintahan, bisnis dan ekonomi, serta bidang kedokteran. Hamka
menulis etika untuk guru, murid, dokter, pengacara, dan pengarang, menunjukkan
bahwa tasawuf bukan hanya untuk pertapa yang menyendiri, tetapi untuk semua profesi
dalam masyarakat modern.

Pendekatan ini sangat inovatif karena membawa tasawuf dari ranah spiritual-
individualistik ke ranah sosial profesional. Jika seorang muslim dengan beberapa
profesi tersebut dapat mengaplikasikan nilai-nilai Islam dalam pekerjaannya, maka ia

bisa disebut sebagai seorang sufi di abad modern. Tasawuf tidak hanya diartikan zuhud

The Character : Journal Of General and Character Education Vol 4 No.2 Tahun 2025 24



yang menyepi dan menjauhi dunia secara normal, tetapi harus aktif bekerja dan

berkontribusi bagi masyarakat.

Konsep Kebahagiaan Buya Hamka
Konsep kebahagiaan dalam pemikiran Hamka dibangun di atas fondasi teologis dan

spiritual yang menempatkan kedekatan dengan Tuhan sebagai inti kebahagiaan sejati.
Hamka menegaskan bahwa kebahagiaan tidak hanya bersifat emosional atau material,
tetapi merupakan keadaan jiwa yang tercapai melalui pengenalan mendalam terhadap
Tuhan (Abi Khatfah, 2024). Proses pengenalan tersebut ditempuh melalui jalan spiritual
yang berpadu dengan kemampuan rasional manusia, sehingga kebahagiaan dapat diraih
secara komprehensif, baik di dunia maupun di akhirat.

Hamka memberikan deskripsi yang berbeda dari sebagian sufi klasik, khususnya
terkait pandangan terhadap dunia. Dalam Tasawuf Modern, Hamka menolak pandangan
yang menempatkan dunia sebagai sumber malapetaka spiritual. Ia justru menekankan
bahwa tasawuf bukanlah ajaran yang melahirkan kesedihan atau keputusasaan,
melainkan menghadirkan rasa optimis dan kebahagiaan. Tasawuf, menurutnya, adalah
jalan untuk menata jiwa agar tetap bahagia meskipun menghadapi berbagai dinamika
kehidupan dunia.

Konsep kebahagiaan Hamka juga disertai sikap proporsional dalam menempatkan
kehidupan duniawi. Kebahagiaan dunia tidak hanya mungkin, tetapi penting sebagai
bagian dari amanah manusia. Dengan demikian, kebahagiaan tidak dipahami secara
eksklusif sebagai tujuan akhirat, melainkan kondisi jiwa yang dapat dihadirkan dalam
kehidupan sehari-hari melalui pengendalian diri, kesederhanaan, dan ketulusan dalam
beramal. Sikap ini menunjukkan keseimbangan antara spiritualitas dan realitas sosial.

Pemikiran tasawuf Hamka memiliki relevansi kuat bagi masyarakat modern yang
hidup dalam tekanan rasionalisme dan materialisme. Hamka melihat bahwa pola pikir
modern sering menyingkirkan dimensi batiniah manusia, sehingga menciptakan
kekosongan spiritual yang berdampak pada gaya hidup hedonistik (Muvid, 2019).
Tasawuf modern Hamka hadir sebagai respons terhadap problem tersebut, dengan
menawarkan konsep spiritualitas yang aktif dan dinamis, bukan spiritualitas yang
mengasingkan diri dari realitas sosial.

Modernitas telah membawa perubahan besar dalam pola relasi manusia,

menciptakan tekanan sosial, ekonomi, dan psikologis. Dalam konteks ini, tasawuf

The Character : Journal Of General and Character Education Vol 4 No.2 Tahun 2025 25



modern Hamka memberikan kerangka spiritual untuk mengembalikan keseimbangan
hidup. Dengan menempatkan Tuhan sebagai pusat orientasi moral dan spiritual,
manusia modern dapat menghadapi tantangan hidup dengan ketenangan dan kesadaran
yang lebih utuh. Pendekatan ini menjadikan tasawuf modern relevan sebagai solusi atas
krisis spiritual kontemporer.

Lebih jauh, tasawuf modern Hamka memperkenalkan corak sufisme yang tidak
anti-modernitas. la menempatkan kerja, kontribusi sosial, dan partisipasi aktif sebagai
bagian dari praktik tasawuf. Hal ini menjadikan konsep tasawuf Hamka mudah
diadaptasi oleh masyarakat modern yang bergulat dengan tuntutan duniawi tanpa harus

kehilangan nilai-nilai spiritualitas dan moralitas.

Integrasi Spiritual dan Sosial
Salah satu kontribusi terbesar Hamka adalah integrasi harmonis antara dimensi

spiritual dan sosial dalam tasawuf. Bagi Hamka, tasawuf tidak dimaksudkan untuk
menjauhkan seseorang dari masyarakat, tetapi untuk membentuk kepribadian yang
berakhlak mulia dan mampu berperan aktif dalam kehidupan sosial. Tasawuf yang sejati
ialah tasawuf yang menghidupkan kesadaran etis dalam relasi antar-manusia, bukan
yang membuat seseorang mengisolasi diri dari realitas (Sihombing & Alamsyah, 2024).

Hamka menegaskan bahwa seorang sufi modern adalah mereka yang mampu
mengaplikasikan nilai-nilai Islam dalam profesi dan aktivitas duniawi. Dengan
demikian, kesufian tidak hanya diwujudkan melalui praktik menyepi atau menjauhi
dunia, tetapi melalui kerja yang jujur, adil, dan penuh integritas. Integrasi ini
menunjukkan bahwa tasawuf modern Hamka mengarahkan individu untuk
mengejawantahkan spiritualitas dalam tindakan nyata di masyarakat.

Integrasi spiritual dan sosial ini menciptakan paradigma baru dalam tasawuf
kontemporer, yang menempatkan akhlak sebagai orientasi utama. Melalui pengendalian
diri, keikhlasan, dan kesederhanaan, individu mampu menjalani kehidupan duniawi
tanpa kehilangan Tuhan dalam dirinya. Dengan demikian, tasawuf modern membangun

manusia yang tidak hanya religius secara personal, tetapi juga bermanfaat secara sosial.

Keterkaitan Ontologi, Epistemologi, dan Aksiologi
Pemikiran tasawuf Hamka menunjukkan keterpaduan antara dimensi ontologi,

epistemologi, dan aksiologi. Secara ontologis, Hamka menempatkan tauhid sebagai

dasar seluruh realitas. Segala aspek kehidupan, baik spiritual maupun material,

The Character : Journal Of General and Character Education Vol 4 No.2 Tahun 2025 26



dipahami dalam kerangka hubungan manusia dengan Tuhan. Dengan landasan ontologis
tersebut, manusia dipandang sebagai makhluk yang memiliki tugas moral dan spiritual
yang bersifat integral.

Secara epistemologis, Hamka memadukan tiga sumber pengetahuan: wahyu, akal,
dan pengalaman spiritual. Integrasi ini memungkinkan tercapainya pemahaman yang
seimbang antara aspek rasional dan intuitif. Epistemologi ini juga membentuk landasan
bagi proses pembersihan jiwa, pengendalian nafsu, dan pembentukan akhlak. Dengan
menggunakan akal secara proporsional disertai bimbingan wahyu, manusia dapat
mencapai kesempurnaan spiritual tanpa terjebak dalam ekstrem rasionalisme atau
mistisisme.

Secara aksiologis, tasawuf Hamka menghasilkan nilai-nilai moral yang aplikatif
dalam kehidupan sehari-hari. Prinsip seperti keikhlasan, kesederhanaan, kesabaran,
tawakkal, dan kerja keras menjadi pedoman manusia dalam menjalankan peran
sosialnya. Oleh karena itu, tasawuf modern tidak hanya berorientasi pada pengalaman
spiritual individu, tetapi juga pada pembentukan karakter dan kontribusi sosial yang
konstruktif.

Melalui integrasi tiga dimensi tersebut, Hamka membangun sistem tasawuf yang
tidak  bertentangan dengan dinamika kehidupan modern, namun justru
memanfaatkannya sebagai medan pengembangan spiritualitas. Tasawuf modern menjadi
sarana bagi manusia untuk tetap dekat dengan Tuhan tanpa meninggalkan tanggung

jawab sosial dan peradaban.

Implikasi dalam Bimbingan dan Konseling
1. Penguatan Landasan Spiritual dalam Layanan BK

Ontologi tasawuf Hamka yang menekankan tauhid dan keseimbangan jasmani dan
rohani dapat menjadi dasar konseptual bagi layanan BK yang berorientasi pada
pengembangan manusia seutuhnya. Konselor dapat memanfaatkan nilai-nilai
spiritual seperti kesadaran diri, kebergantungan positif kepada Tuhan, dan
penguatan hati sebagai bagian dari proses konseling.

2. Integrasi Nilai Akhlak dalam Pembentukan Karakter Klien
Hamka menempatkan akhlak sebagai inti tasawuf, konseling dapat

mengintegrasikan pendidikan karakter seperti kejujuran, kesabaran, kesederhanaan,

The Character : Journal Of General and Character Education Vol 4 No.2 Tahun 2025 27



dan keikhlasan dalam intervensi. Ini sejalan dengan tujuan BK dalam membentuk
perilaku adaptif dan mengembangkan kepribadian positif.
3. Pendekatan Epistemologis yang Holistik dalam Konseling
Integrasi bayani (wahyu), burhani (rasional), dan pengalaman batin (irfani)
memberikan model pendekatan konseling yang tidak hanya kognitif, tetapi juga
afektif dan spiritual. Konselor dapat menggabungkan strategi rasional emosional
dengan teknik refleksi diri, muhasabah, dan penguatan makna hidup
KESIMPULAN

Integrasi temuan penelitian ini mengarah pada dua simpulan utama, yaitu:
Tasawuf modern Buya Hamka merupakan pemikiran sufistik yang memadukan

fondasi ontologis tauhid yang menegaskan hubungan harmonis antara Tuhan, manusia,
dan alam. Kerangka epistemologis yang mengintegrasikan wahyu, rasionalitas, dan
pengalaman spiritual melalui proses tazkiyah yang sistematis; serta orientasi aksiologis
yang menempatkan tasawuf sebagai etika praktis yang mendorong kerja, kontribusi
sosial, dan pembentukan akhlak mulia. Sintesis tiga dimensi tersebut menghasilkan
corak tasawuf yang relevan bagi kebutuhan spiritual masyarakat modern dan selaras
dengan dinamika kehidupan kontemporer.

Pada pelaksanaan layanan Bimbingan dan Konseling, nilai-nilai tasawuf modern
Hamka memberikan landasan penting untuk penguatan spiritual klien, integrasi
pendidikan akhlak dalam proses konseling, dan pengembangan pendekatan holistik
yang mencakup dimensi kognitif, emosional, moral, dan spiritual. Dengan demikian,
tasawuf modern Hamka berfungsi sebagai kerangka konseptual yang memperkaya
praktik konseling berbasis kearifan lokal sekaligus menjawab kebutuhan manusia

modern secara menyeluruh.

The Character : Journal Of General and Character Education Vol 4 No.2 Tahun 2025 28



REFERENSI

Abi Khatfah, M. (2024). Kebahagian Dalam Pandangan Imam Al-Ghazali Dan Thomas
Aquinas: Perbandingan Spiritual Dan Filosofis. Jurnal Kajian Islam
Dan Sosial Keagamaan, 2(2), 192.

Abidin, A. Z., & Aziz, T. (2023). Khazanah tafsir Nusantara: para tokoh dan karya-
karyanya. IRCiSoD.

Akhwanudin, A. (2019). SCIENTIA SACRA: Urgensi Sains Tradisional terhadap
Dekadensi Nilai dalam Sains Modern. Penerbit NEM.

Al-Kumayi, S. (2013). Gerakan Pembaruan Tasawuf di Indonesia. Jurnal Theologia, 24(2),
247-278.

Azizah, N., & Jannah, M. (2022). Spiritualitas Masyarakat Modern Dalam Tasawuf Buya
Hamka. Academic Journal of Islamic Principles and Philosophy, 3(1),
85-108.

Chittick, W. C. (1994). Imaginal worlds: Ibn al-‘Arabi and the problem of religious
diversity. State University of New York Press.

Daulay, H. P., Dahlan, Z., & Lubis, C. A. (2021). Takhalli, Tahalli Dan Tajalli. Pandawa,
3(3), 348-365.

Elvina, A., & Mansur, A. (2025). Analisis Pemikiran Nalar Bayani, Burhani, dan Irfani
dalam Perspektif Filsatat Muhammad Abid Al-Jabiri. Multidisciplinary
Indonesian Center Journal (MICJO), 2(1), 545-556.

Fazlin, H. (2023). MENGENAL TAFSIR NUSANTARA: MENGGALI SISI
KENUSANTARAAN TAFSIR AL-AZHAR KARYA BUYA
HAMKA. Proceeding International Conference on Quranic Studies.

Fuadi, A. L. (2025). Konsep Wahdatul Wujud dan Pantheisme: Komparasi Pemikiran Ibn
‘Arabi dan Spinoza Dalam Memahami Keesaan Tuhan. ISME: Journal
of Islamic Studies and Multidisciplinary Research, 3(1), 9-18.

Haris, A. (2010). ETIKA HAMKA; Konstruksi Etik Berbasis Rasional-Religius. Lkis
Pelangi Aksara.

Ihsan, N. H. (2025). Genealogi Tasawuf Ulama Nusantara Abad. UNIDA Gontor Press.

Isti’ana, A. (2024). Pendekatan Tasawuf Dalam Studi Islam. A¢-Tarbiyah: Jurnal
Penelitian Dan Pendidikan Agama Islam, 2(1), 635-646.

Izutsu, T. (2016). Sufism and Taoism: A comparative Study of key philosophical concepts.
Univ of California Press.

The Character : Journal Of General and Character Education Vol 4 No.2 Tahun 2025 29



Latipah, A. N. (2023). Eksistensi dan urgensi akhlak dalam kehidupan umat Islam: Studi
tematik Al-Qur’an dalam tafsir Al-Azhar karya Buya Hamka. UIN
Sunan Gunung Djati Bandung.

Mawadati, S., & Bakar, M. Y. A. (2025). Perspektif Filsafat [lmu Tasawuf; Studi Tentang
Epistemologi, Ontologi Dan Aksiologi. QOSIM: Jurnal Pendidikan
Sosial & Humaniora, 3(1), 138—155.

Muvid, M. B. (2019). Pendidikan Tasawuf: Sebuah Kerangka Proses Pembelajaran
Sufistik Ideal Di Era Milenial. Pustaka Idea.

Najib, M. A. (2018). Epistemologi Tasawuf Modern Hamka. Dinamika Penelitian: Media
Komunikasi Penelitian Sosial Keagamaan, 18(2), 303-324.

Nata, H. A. (2022). Membangun Pendidikan Islam Yang Unggul Dan Bedraga Saing
Tinggi: Seri Kajian: Analisis Kebijakan Dan Kapita Selekta Pendidikan
Islam Di Indonesia. Prenada Media.

Nicholson, R. A. (2013). Studies in Islamic Mysticism: Volume II. Routledge.
Nufus, D. (2021). Pendidikan jiwa perspektif Hamka dalam tasawuf modern. Tawazun.

Nurhasanah, F., Ibnudin, I., & Syathori, A. (2023). Konsep pendidikan menurut Buya
Hamka dan relevansinya dengan pendidikan Islam kontemporer.
Journal Islamic Pedagogia, 3(2), 176-195.

Nurjana, S. (2023). Aktualisasi Tasawuf Buya Hamka Di Era Postmodern. Indonesian
Journal of Islamic Theology and Philosophy, 5(1), 65-92.

Schimmel, A. (2008). Mystical dimensions of Islam. The Other Press.

Sihombing, S., & Alamsyah, M. B. (2024). Integrasi Nilai-Nilai Tasawuf Dalam
Mengembangkan Pendidikan Karakter:(Studi Pemikiran Buya Hamka).
Jurnal Man-Anaa, 1(1), 66-77.

Steenbrink, K. A. (1980). Beberapa Aspek tentang Islam di Indonesia abad ke 19. Bulan
Bintang.

Sutoyo, S. (2015). Tasawuf Hamka dan rekonstruksi spiritualitas manusia modern.
ISLAMICA: Jurnal Studi Keislaman, 10(1), 108—136.

Triandini, E., Jayanatha, S., Indrawan, A., Putra, G. W., & Iswara, B. (2019). Metode
systematic literature review untuk identifikasi platform dan metode
pengembangan sistem informasi di Indonesia. Indonesian Journal of
Information Systems, 1(2), 63—77.

Umami, I. (2014). Bimbingan dan Konseling dalam pendidikan. STAIN Jurai Siwo Metro
Lampung.

The Character : Journal Of General and Character Education Vol 4 No.2 Tahun 2025 30



Wasitaatmadja, F. F. (2024). Filsafat Ilmn: Integrasi Tasawuf dan Pengetahnan Modern Kontenporer.
Prenada Media.

Wibowo, A. S., Qodri, A. F., Sudarto, S., Effendi, M., & Khoir, M. A. (2024). Pembaharuan
Pendidikan Islam Perspektif Hamka. Jurnal Budi Pekerti Agama Islam, 2(5),
310-321.

Zaprulkhan, Z. (2013). Signifikansi revitalisasi tasawuf hamka dan said nursi bagi kehidupan
masyarakat kontemporer. Jurnal Theologia, 24(2), 5—42.

Zuhri, A. (2016). Tasawuf Dalam Sorotan Epistemologi Dan Aksiologi. Re/gia, 19(1),

The Character : Journal Of General and Character Education Vol 4 No.2 Tahun 2025 31



