2502-7565 ISSN (Online)
1693-8712 ISSN (Print)

W oare N

ossref
- —" JURNAL ILMU - ILMU KEISLAMAN

@%‘%5 OPEN « ACCESS JOURNAL

e
b
" “Pubtlshed by,
INSTITUT AGAMA ISLAM NEGER! KERINCI

Epistemologi Tauhidik-Integratif sebagai Kritik terhadap Sains
Modern: Analisis Pemikiran Syed Muhammad Naquib al-Attas dan

Seyyed Hossein Nasr

Yuldelasharmi!, Syukri Iska?, Yulfian3, Jamaluddin*, Septika Rudiamon?®
1234Universitas Islam Negeri Mahmud Yunus Batusangkar
SSTAI Al-Hikmah Pariangan Batusangkar

Article history:
Submission : 10-12-2025
Accepted : 31-12-2025
Published : 02-01-2026

Author’s email:

yuldelasharmi@uinmybatusa
ngkar.ac.id;
syukriiska@uinmybatusangk

ar.ac.id;

yulfianiain84@gmail.com

Abstract

This  article  examines  the Islamization of science as an
epistemological response to the crisis of modern science characterized
by the secularization of knowledge, fragmentation of disciplines, and
the separation between facts, values, and transcendental meaning.
The analysis focuses on the thought of Syed Mubanmad Naguib al-
Attas and Seyyed Hossein Nasr as two leading Muslim intellectuals
who offer fundamental critiques of the modern scientific paradigm
Sfrom the perspective of Islamic epistemology. Rather than merely
comparing their ideas, this study aims to formulate a conceptual
synthesis that adpances the theoretical discourse on the Islamization
of science. Employing a  qualitative  approach —with —an
epistemological—comparative analysis of the primary works of al-
Attas and Nasr, the study is complemented by literature from the
philosophy of science and contemporary debates on the crisis of
knowledge. The findings reveal that al-Attas empbasizes the
purification of the concept of knowledge and the formation of an
Islamic worldview grounded in adab, while Nasr underscores the
necessity of resacralizing  science  through  metaphysical and
cosmological awareness. Based on these analyses, the article proposes
a  tanbidic—integrative  epistemology as ifs main  theoretical
contribution, positioning tawhid as the unifying principle of
revelation, reason, and empirical experience in the development of
knowledge. This study argues that the Islamization of science should
be understood as a constructive epistemological project with continued
relevance for global discussions on science, ethics, and civilizational
sustainability.

Keywords: Islamization of science; taubidic epistemology; Syed
Muhammad Naquib al-Attas; Seyyed Hossein Nasr; modern

science.

Pendahuluan

Perkembangan sains modern telah membawa perubahan besar dalam kehidupan

manusia (Ika et al., 2024).

Kemajuan teknologi, industrialisasi, dan revolusi digital

memperlihatkan bagaimana ilmu pengetahuan mampu meningkatkan efisiensi,

Yuldelasharmi, dkfk

Islamika : Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman , Vol 25 , No 2, 2025.


mailto:yuldelasharmi@uinmybatusangkar.ac.id
mailto:yuldelasharmi@uinmybatusangkar.ac.id
mailto:syukriiska@uinmybatusangkar.ac.id
mailto:syukriiska@uinmybatusangkar.ac.id
mailto:yulfianiain84@gmail.com

255

produktivitas, dan kenyamanan hidup (Sena, 2024). Namun, di balik capaian tersebut,
semakin menguat kesadaran bahwa sains modern juga menyimpan persoalan mendasar.
Ilmu pengetahuan yang dibangun di atas rasionalitas sekuler dan positivisme cenderung
memisahkan pengetahuan dari nilai, etika, dan makna transcendental (Fathonah et al.,
2025). Akibatnya, sains sering kali berfungsi sebagai alat eksploitasi dan kontrol, bukan
sebagal sarana pencarian kebijaksanaan dan kemaslahatan manusia.

Akar persoalan ini terletak pada paradigma epistemologi modern yang
menempatkan akal dan pengalaman empiris sebagai satu-satunya sumber kebenaran yang
sah (Rusyadi et al., 2025). Dalam kerangka ini, wahyu, metafisika, dan dimensi spiritual
dianggap berada di luar wilayah ilmiah. Pandangan tersebut melahirkan apa yang oleh
Seyyed Hossein Nasr disebut sebagai desakralisasi ilmu pengetahuan, yaitu terputusnya
hubungan antara ilmu, alam, dan Tuhan (Nasr, 2025). Dampaknya tidak hanya bersifat
teoretis, tetapi juga nyata dalam bentuk krisis ekologis, alienasi manusia dari alam, serta
melemahnya tanggung jawab moral dalam pengembangan sains dan teknologi.

Dalam konteks masyarakat Muslim, persoalan ini menjadi semakin kompleks.
Sistem pendidikan dan keilmuan di banyak negara Muslim cenderung mengadopsi
struktur sains modern secara utuh tanpa kritik epistemologis yang memadai (Firnanda &
Husnaini, 2025). Ilmu agama dan ilmu umum dipisahkan secara tegas, sehingga
melahirkan dikotomi pengetahuan (Humairah et al., 2024; Sodikin, 2020). IImu-ilmu
keislaman dipersempit pada wilayah ritual dan normatif, sementara sains modern
dipandang sebagai pengetahuan netral yang bebas nilai. Kondisi ini mendorong lahirnya
kegelisahan intelektual di kalangan pemikir Muslim mengenai posisi ilmu pengetahuan
dalam pandangan hidup Islam.

Sebagai respons terhadap kegelisahan tersebut, gagasan Islamisasi sains muncul
sebagai upaya untuk menata kembali dasar-dasar epistemologi ilmu pengetahuan agar
selaras dengan prinsip tauhid. Islamisasi sains tidak dimaksudkan sebagai penolakan
terthadap sains modern, melainkan sebagai kritik mendasar terhadap asumsi-asumsi
filosofis yang melandasinya (Irawan, 2019). Tujuan utamanya adalah mengembalikan ilmu
pengetahuan pada orientasi makna, etika, dan tujuan ilahiah, sehingga sains tidak terlepas
dari tanggung jawab moral dan keberlanjutan kehidupan.

Di antara tokoh utama dalam wacana Islamisasi sains, Syed Muhammad Naquib al-
Attas dan Seyyed Hossein Nasr menempati posisi yang sangat penting. Al-Attas
menekankan pentingnya pemurnian konsep ilmu melalui penegasan worldview Islam,

penataan istilah kunci, dan penguatan adab sebagai fondasi epistemology (Al-Attas, 2019;

Yuldelasharmi, dkk Islamika : Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman , Vol 25 , No 2, 2025.



256

Irawan, 2019). Sementara itu, Nasr mengajukan kritik mendalam terhadap modernitas
melalui konsep sains sakral, dengan menempatkan metafisika dan kosmologi tradisional
sebagai dasar pemahaman tentang alam dan ilmu pengetahuan (Nasr, 2001). Keduanya
sama-sama berangkat dari prinsip tauhid, tetapi menawarkan pendekatan yang berbeda
dalam merespons krisis epistemologi sains modern.

Meskipun pemikiran al-Attas dan Nasr telah banyak dibahas, sebagian besar kajian
yang ada masih bersifat deskriptif dan berdiri sendiri (Huringiin & Azfathir, 2018; Jannah,
2022; Nugraha & Asnawi, 2019; Sayem, 2019; Sobri Febrianto, 2023; Vural, 2024).
Perbandingan epistemologis yang sistematis antara keduanya masih relatif terbatas,
terutama dalam upaya memosisikan Islamisasi sains sebagai tawaran epistemologi
alternatif yang relevan bagi diskursus global tentang krisis pengetahuan modern.
Akibatnya, Islamisasi sains sering dipahami sebagai wacana internal umat Islam, bukan
sebagai kontribusi intelektual yang memiliki daya dialog dengan filsafat ilmu kontemporer
dan kritik terhadap sekularisme.

Berdasarkan celah tersebut, artikel ini bertujuan untuk membandingkan secara
epistemologis pemikiran Syed Muhammad Naquib al-Attas dan Seyyed Hossein Nasr
dalam kerangka Islamisasi sains. Fokus analisis diarahkan pada asumsi ontologis, sumber
pengetahuan, serta tujuan ilmu pengetahuan dalam pandangan kedua tokoh tersebut.
Artikel ini berupaya melampaui pemaparan tokoh dengan membangun sintesis konseptual
yang menempatkan tauhid sebagai prinsip integratif antara wahyu, akal, dan pengalaman
empiris. Kebaruan artikel ini terletak pada upayanya merekonstruksi Islamisasi sains
sebagai model epistemologi tauhidik-integratif yang mampu menjawab keterbatasan sains
modern yang sekuler dan terfragmentasi. Dengan pendekatan tersebut, Islamisasi sains
diposisikan bukan sebagai proyek ideologis atau defensif, melainkan sebagai kerangka
epistemologis konstruktif yang berkontribusi pada pengembangan ilmu pengetahuan yang

etis, holistik, dan berorientasi pada kemaslahatan manusia serta keberlanjutan alam.
Metode

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain analisis
epistemologis-komparatif untuk mengkaji gagasan Islamisasi sains dalam pemikiran Syed
Muhammad Naquib al-Attas dan Seyyed Hossein Nasr. Pendekatan ini dipilih karena
tujuan penelitian bukan untuk menguji data empiris, melainkan untuk memahami secara
mendalam asumsi-asumsi filosofis yang mendasari cara kedua tokoh tersebut memandang

ilmu pengetahuan, sumber kebenaran, dan tujuan sains dalam kerangka pandangan hidup

Yuldelasharmi, dkk Islamika : Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman , Vol 25 , No 2, 2025.



257

Islam. Data penelitian bersumber dari karya-karya utama al-Attas dan Nasr yang
membahas epistemologi, kritik terhadap sains modern, dan relasi antara wahyu, akal, serta
pengalaman empiris, yang kemudian diperkaya dengan literatur sekunder dari bidang
filsafat ilmu, epistemologi kontemporer, dan diskursus post-sekuler guna memperluas
konteks analisis. Proses analisis dilakukan melalui pemetaan epistemologis untuk
mengidentifikasi dimensi ontologis, epistemologis, dan aksiologis dalam pemikiran
masing-masing tokoh, dilanjutkan dengan analisis komparatif filosofis untuk menelaah
perbedaan, titik temu, dan batasan konseptual antara pendekatan pemurnian epistemologi
yang ditawarkan al-Attas dan pendekatan resakralisasi sains yang dikembangkan Nast.
Tahap akhir analisis diarahkan pada penyusunan sintesis konseptual dengan
menempatkan tauhid sebagai prinsip integratif yang menyatukan wahyu, rasio, dan
pengalaman empiris dalam satu kerangka pengetahuan yang utuh. Untuk menjaga
ketepatan dan keabsahan akademik, penelitian ini menekankan konsistensi logis
argumentasi, koherensi konsep, serta keterlacakan sumber sebagai dasar validitas teoretis,
sehingga metode yang digunakan tidak berhenti pada deskripsi pemikiran tokoh, tetapi
menghasilkan kontribusi konseptual berupa kerangka epistemologi tauhidik-integratif
yang relevan bagi pengembangan wacana Islamisasi sains dan kritik terhadap paradigma
sains modern.
Hasil dan Pembahasan
Landasan Epistemologis Islamisasi Sains: Kritik terhadap Sains Modern dan
Prinsip Tauhid sebagai Fondasi Pengetahuan

Diskursus Islamisasi sains dalam pemikiran Syed Muhammad Naquib al-Attas dan
Seyyed Hossein Nasr berangkat dari kesadaran yang sama bahwa problem utama sains
modern tidak terletak semata-mata pada aspek teknis atau aplikatif, melainkan pada
fondasi epistemologis yang melandasinya (Al-Attas, 2019; Irawan, 2019; Nasr, 2025).
Sains modern berkembang dalam kerangka rasionalitas sekuler yang menyingkirkan
dimensi transendental dari struktur pengetahuan. Ilmu pengetahuan direduksi menjadi
instrumen untuk menjelaskan, memprediksi, dan mengendalikan realitas fisik, tanpa
mempertimbangkan makna, tujuan, dan tanggung jawab moral dari aktivitas keilmuan itu
sendiri (Nasr, 2022). Kondisi ini melahirkan apa yang dapat disebut sebagai krisis
epistemologis, yakni keterputusan antara pengetahuan dan kebijaksanaan, antara ilmu dan
nilai (Sihite, 2023).

Dalam perspektif Islam, ilmu pengetahuan tidak pernah dipahami sebagai aktivitas

yang bebas nilai (Minhaji, 2018). Pengetahuan selalu terkait dengan tujuan penciptaan

Yuldelasharmi, dkk Islamika : Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman , Vol 25 , No 2, 2025.



258

manusia dan posisinya sebagai khalifah di bumi. Oleh karena itu, baik al-Attas maupun
Nasr memandang bahwa sains modern telah kehilangan orientasi ontologis dan
teleologisnya. Al-Attas menegaskan bahwa krisis ilmu pengetahuan modern bersumber
dari kesalahan memahami hakikat ilmu, yang pada gilirannya melahirkan kekacauan
konseptual (confusion of knowledge) (Mawaddah & Fitriyah, 2024). Kekacauan ini muncul
ketika konsep-konsep kunci dalam ilmu pengetahuan dipisahkan dari akar metafisis dan
etisnya, sehingga ilmu berkembang tanpa adab dan tanpa kesadaran akan batas-batas
ontologisnya. Dalam konteks ini, sains modern tidak hanya netral, tetapi juga berpotensi
menyesatkan karena membentuk cara pandang manusia terhadap realitas secara parsial
dan terfragmentasi (Al-Attas, 2019; Nasr, 2022, 2025; Sobri Febrianto, 2023).

Nasr mengemukakan kritik yang sejalan, tetapi dengan penekanan yang lebih luas
pada dimensi peradaban dan kosmologi. Menurut Nasr, sains modern merupakan produk
dari proses desakralisasi alam dan pengetahuan yang berlangsung sejak era modern awal
di Barat. Alam direduksi menjadi objek material yang dapat dieksploitasi tanpa batas,
sementara dimensi simbolik dan spiritual alam dihapus dari kesadaran manusia. Akibatnya,
hubungan manusia dengan alam berubah dari relasi kosmik yang harmonis menjadi relasi
dominatif dan eksploitatif. Krisis lingkungan global yang dihadapi dunia kontemporer
dipahami Nasr bukan sebagai kegagalan kebijakan semata, tetapi sebagai konsekuensi logis
dari epistemologi sains yang memisahkan fakta dari nilai dan manusia dari kosmos (Nast,
2001).

Meskipun menggunakan pendekatan yang berbeda, kedua tokoh ini sepakat bahwa
sains modern berdiri di atas asumsi epistemologis yang bermasalah. Sains tidak lagi
dipahami sebagai sarana untuk mengenal tanda-tanda Tuhan (ayat kauniyyah), melainkan
sebagai alat untuk memperluas kekuasaan manusia atas alam. Dalam kondisi seperti ini,
ilmu kehilangan dimensi hikmah dan berubah menjadi pengetahuan instrumental yang
kering secara moral. Islamisasi sains, dalam kerangka ini, bukanlah penolakan terhadap
metode ilmiah atau capaian teknologi modern, tetapi kritik mendasar terhadap worldview
yang membentuk cara kerja sains tersebut (Muhammad & Kerwanto, 2023).

Prinsip tauhid menjadi fondasi utama dalam kritik epistemologis yang diajukan al-
Attas dan Nasr (Firnanda & Husnaini, 2025). Tauhid tidak hanya dimaknai sebagai doktrin
teologis tentang keesaan Tuhan, tetapi sebagai prinsip ontologis dan epistemologis yang
menegaskan kesatuan realitas. Dalam pandangan tauhid, realitas tidak terfragmentasi
antara yang sakral dan yang profan, antara fakta dan nilai, atau antara ilmu dan etika.

Semua bentuk pengetahuan harus dipahami dalam kerangka keterhubungan antara Tuhan,

Yuldelasharmi, dkk Islamika : Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman , Vol 25 , No 2, 2025.



259

manusia, dan alam. Dengan demikian, tauhid berfungsi sebagai asas pemersatu yang
mengintegrasikan berbagai sumber pengetahuan, termasuk wahyu, akal, dan pengalaman
empiris (Ahmad Sahid et al., 2024; Rafliyanto, 2025).

Al-Attas menempatkan tauhid sebagai dasar worldyiew Islam yang menentukan cara
manusia memahami ilmu dan realitas. Dalam kerangka ini, ilmu pengetahuan tidak berdiri
sendiri, melainkan selalu terikat pada tujuan moral dan spiritual. Ilmu yang benar adalah
ilmu yang mengarahkan manusia pada pengenalan yang tepat terhadap Tuhan, diri, dan
alam. Oleh karena itu, Islamisasi sains harus dimulai dari penataan ulang worldview, bukan
dari penyesuaian superfisial terhadap isi sains modern. Tanpa perubahan worldview, upaya
menambahkan nilai-nilai Islam ke dalam sains hanya akan bersifat kosmetik dan tidak
menyentuh akar persoalan epistemologis (Al-Attas, 2019; Nuryanti & Hakim, 2020).

Nasr juga menckankan peran tauhid, tetapi dalam konteks kosmologi dan
metafisika. Baginya, tauhid menegaskan bahwa alam semesta merupakan manifestasi
keteraturan ilahi yang memiliki makna simbolik dan spiritual. Sains yang berlandaskan
tauhid seharusnya mampu membaca alam bukan hanya sebagai objek kajian empiris, tetapi
sebagai realitas yang sarat makna. Dalam kerangka ini, pengetahuan ilmiah harus selaras
dengan prinsip keseimbangan kosmik dan tanggung jawab manusia sebagai penjaga alam.
Dengan demikian, Islamisasi sains menurut Nasr mengandung dimensi etika ekologis yang
sangat kuat, yang relevan dengan krisis lingkungan global saat ini (Nasr, 2022, 2025).

Hasil analisis terhadap pemikiran kedua tokoh ini menunjukkan bahwa Islamisasi
sains berfungsi sebagai kritik epistemologis terhadap sains modern sekaligus sebagai
tawaran alternatif yang berakar pada prinsip tauhid. Kritik ini tidak diarahkan pada metode
ilmiah secara langsung, melainkan pada asumsi filosofis yang membentuk cara kerja sains
modern. Dengan menempatkan tauhid sebagai fondasi epistemologi, al-Attas dan Nasr
menawarkan kerangka pengetahuan yang menolak dikotomi antara ilmu dan nilai, serta
menegaskan kembali keterkaitan antara pengetahuan dan tujuan moral.

Dalam konteks diskursus global, landasan epistemologis Islamisasi sains ini
memiliki relevansi yang signifikan. Kritik terhadap sekularisasi pengetahuan dan klaim
netralitas sains juga muncul dalam wacana filsafat ilmu kontemporer, termasuk dalam
diskursus post-sekuler dan dekolonialisasi pengetahuan. Namun, kontribusi pemikiran
Islam, khususnya melalui konsep tauhid, menawarkan perspektif yang lebih holistik dan
integratif. Tauhid tidak hanya mengkritik fragmentasi pengetahuan, tetapi juga
menyediakan prinsip pemersatu yang dapat mengarahkan pengembangan sains menuju

kemaslahatan manusia dan keberlanjutan alam.

Yuldelasharmi, dkk Islamika : Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman , Vol 25 , No 2, 2025.



260

Islamisasi sains, sebagaimana dirumuskan oleh al-Attas dan Nasr, berdiri di atas
landasan epistemologis yang kokoh dan relevan. Islamisasi sains bukanlah wacana reaktif
atau ideologis, melainkan respon filosofis yang serius terhadap krisis epistemologi sains
modern. Prinsip tauhid berfungsi sebagai fondasi konseptual yang memungkinkan
integrasi antara wahyu, akal, dan pengalaman empiris dalam satu kerangka pengetahuan
yang utuh dan bermakna.

Analisis Komparatif Epistemologi Syed Muhammad Naquib al-Attas dan Seyyed
Hossein Nasr

Meskipun pemikiran Syed Muhammad Naquib al-Attas dan Seyyed Hossein Nasr
sama-sama berangkat dari kritik terhadap sains modern dan berlandaskan pada prinsip
tauhid, pendekatan epistemologis yang mercka kembangkan memiliki titik tekan dan
orientasi yang berbeda. Perbedaan ini tidak bersifat kontradiktif, melainkan
mencerminkan dua jalur pemikiran yang saling melengkapi dalam merumuskan Islamisasi
sains sebagai proyek epistemologis. Dengan membandingkan keduanya secara sistematis,
dapat dilihat bagaimana Islamisasi sains tidak bersifat tunggal, tetapi memiliki spektrum
pendekatan yang kaya dan dinamis (Kamalia, 2025).

Dalam perspektif al-Attas, persoalan epistemologi sains modern terutama berakar
pada kesalahan konseptual yang memengaruhi cara manusia memahami ilmu dan realitas.
Al-Attas berargumen bahwa sains modern lahir dari worldview sekuler yang menggeser
makna ilmu dari pengenalan yang benar terhadap Tuhan, manusia, dan alam menuju
sckadar penguasaan dan manipulasi realitas (Muslih et al., 2022; Permadi et al., 2025). Oleh
karena itu, fokus utama al-Attas adalah pemurnian epistemologi melalui klarifikasi konsep-
konsep kunci dalam ilmu pengetahuan. Baginya, istilah-istilah seperti ilmu, adab, keadilan,
dan kebijaksanaan bukan sekadar terminologi, melainkan struktur konseptual yang
menentukan arah dan tujuan pengetahuan. Tanpa pembenahan konsep, ilmu pengetahuan
akan terus berkembang dalam kerangka yang keliru, meskipun menggunakan metode yang
canggih (Auni, 2021; Tagiyuddin, 2021).

Sebaliknya, Nasr memandang problem sains modern dari sudut pandang metafisis
dan kosmologis. Kritik Nasr tidak berhenti pada level konsep, tetapi menelusuri akar
historis dan peradaban dari sains modern Barat. Menurut Nasr, sains modern lahir dari
proses panjang desakralisasi alam yang memisahkan kosmos dari makna spiritualnya.
Dalam proses ini, alam direduksi menjadi objek material semata, sementara dimensi
simbolik dan transendentalnya dihapus dari kesadaran manusia. Oleh karena itu, solusi

yang ditawarkan Nasr bukan hanya pemurnian konsep, tetapi resakralisasi sains melalui

Yuldelasharmi, dkk Islamika : Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman , Vol 25 , No 2, 2025.



261

pemulihan metafisika tradisional dan kosmologi Islam. Dengan kata lain, jika al-Attas
bekerja dari dalam struktur epistemologi ilmu, Nasr bekerja dari luar dengan menantang
paradigma peradaban modern secara keseluruhan.

Perbedaan pendekatan ini juga tercermin dalam cara kedua tokoh memposisikan
wahyu, akal, dan pengalaman empiris. Al-Attas menempatkan wahyu sebagai sumber
pengetahuan tertinggi yang membimbing akal dan pengalaman empiris agar tidak keluar
dari batas ontologis dan etisnya. Akal dan empiris tetap memiliki peran penting, tetapi
harus beroperasi dalam kerangka worldview Islam (Siraj, 2024). Dalam hal ini, al-Attas
tidak menolak metode ilmiah modern, selama metode tersebut tidak bertentangan dengan
prinsip tauhid dan adab. Sains dipahami sebagai aktivitas rasional yang sah, tetapi harus
diarahkan pada tujuan moral dan spiritual yang jelas (Kurniawan et al., 2024; Marfu’ah et
al., 2025).

Nasr juga menempatkan wahyu sebagai pusat pengetahuan, tetapi dengan
penekanan yang lebih kuat pada dimensi metafisika dan tradisi intelektual. Bagi Nasr, akal
manusia modern telah mengalami reduksi fungsi akibat dominasi rasionalitas
instrumental. Oleh karena itu, pemulihan pengetahuan tidak cukup hanya dengan
penataan konsep, tetapi membutuhkan rekoneksi manusia dengan tradisi metafisis yang
hidup. Pengalaman empiris dalam sains modern dianggap sah, tetapi tidak boleh
dipisahkan dari pengetahuan simbolik dan spiritual tentang alam. Dalam kerangka ini,
sains tidak hanya menjelaskan bagaimana alam bekerja, tetapi juga membantu manusia
memahami makna keberadaannya dalam kosmos (Nasr, 2021).

Perbedaan berikutnya terlihat pada orientasi praktis Islamisasi sains. Al-Attas
menempatkan pendidikan sebagai arena utama transformasi epistemologis. Baginya,
Islamisasi sains harus diwujudkan melalui pembentukan manusia beradab yang memiliki
pemahaman worldview Islam yang utuh. Ilmu pengetahuan yang benar akan lahir dari
subjek yang memiliki adab, bukan semata-mata dari sistem atau institusi. Oleh karena itu,
proyek Islamisasi sains al-Attas bersifat pedagogis dan normatif, dengan penekanan pada
pembinaan intelektual dan moral individu. Pendekatan ini memberikan kerangka yang
relatif operasional bagi pengembangan kurikulum dan sistem pendidikan Islam (Nast,
2022).

Nasr, di sisi lain, menempatkan kritik peradaban dan kesadaran ekologis sebagai
dimensi penting Islamisasi sains. Ia melihat bahwa krisis sains modern tidak dapat
diselesaikan hanya melalui reformasi pendidikan, tetapi memerlukan perubahan cara

manusia modern memandang alam dan realitas. Dalam konteks ini, Islamisasi sains

Yuldelasharmi, dkk Islamika : Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman , Vol 25 , No 2, 2025.



262

menurut Nasr memiliki implikasi luas terhadap etika lingkungan, hubungan manusia
dengan teknologi, dan orientasi peradaban global. Pendekatan Nasr lebih bersifat makro
dan filosofis, dengan fokus pada pemulihan hubungan kosmik antara manusia, alam, dan
Tuhan (M et al., 2025).

Meskipun berbeda dalam fokus dan strategi, pendekatan al-Attas dan Nasr saling
melengkapi. Al-Attas menawarkan kerangka epistemologis yang sistematis dan normatif,
yang diperlukan untuk membangun struktur ilmu pengetahuan yang koheren dalam
konteks Islam. Sementara itu, Nasr memberikan kedalaman metafisis dan kosmologis
yang mencegah Islamisasi sains terjebak dalam formalitas konseptual atau teknokratis.
Tanpa dimensi metafisis yang kuat, Islamisasi sains berisiko menjadi proyek administratif;
sebaliknya, tanpa kerangka konseptual yang jelas, kritik metafisis berpotensi kehilangan
pijakan praktis.

Analisis ini juga menunjukkan bahwa Islamisasi sains tidak dapat dipahami sebagai
satu model tunggal yang statis. Perbedaan antara al-Attas dan Nasr justru memperkaya
diskursus dengan membuka ruang dialog antara pemurnian epistemologi dan resakralisasi
kosmos. Dalam konteks ini, Islamisasi sains tampil sebagai proyek intelektual yang
dinamis, yang mampu merespons kompleksitas tantangan sains modern dari berbagai
sudut pandang. Perbandingan ini memperlihatkan bahwa kekuatan epistemologi Islam
terletak pada kemampuannya mengintegrasikan dimensi normatif, metafisis, dan etis
dalam satu kerangka pengetahuan.

Perbedaan epistemologis antara al-Attas dan Nasr bukanlah kelemahan, melainkan
sumber kekayaan intelektual Islamisasi sains. Analisis komparatif ini memberikan dasar
yang kuat untuk menyusun sintesis epistemologis yang lebih komprehensif, dengan
menggabungkan ketegasan konseptual al-Attas dan kedalaman metafisis Nasr. Sintesis
inilah yang akan dibahas pada bagian berikutnya sebagai kontribusi teoretis utama
penelitian.

Sintesis Epistemologi Tauhidik-Integratif: Kontribusi Teoretis Islamisasi Sains
dalam Diskursus Pengetahuan Kontemporer

Berdasarkan analisis epistemologis dan perbandingan antara pemikiran Syed
Muhammad Naquib al-Attas dan Seyyed Hossein Nast, penelitian ini merumuskan sebuah
sintesis konseptual yang dapat disebut sebagai epistemologi tauhidik-integratif. Sintesis ini
tidak dimaksudkan untuk menyatukan kedua pemikiran secara mekanis, melainkan untuk
mengintegrasikan kekuatan utama dari masing-masing pendekatan ke dalam satu kerangka

epistemologi yang koheren dan relevan bagi tantangan sains modern. Epistemologi

Yuldelasharmi, dkk Islamika : Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman , Vol 25 , No 2, 2025.



263

tauhidik-integratif diposisikan sebagai kontribusi teoretis utama artikel ini, yang
melampaui deskripsi tokoh dan menawarkan kerangka analitis baru dalam wacana
Islamisast sains (Sassi, 2020).

Epistemologi tauhidik-integratif berangkat dari prinsip tauhid sebagai asas ontologis
dan epistemologis yang menegaskan kesatuan realitas, kesatuan sumber pengetahuan, dan
kesatuan tujuan ilmu. Dalam kerangka ini, realitas tidak dipahami secara terfragmentasi
antara yang sakral dan profan, antara fakta dan nilai, atau antara ilmu dan etika. Tauhid
berfungsi sebagai prinsip pemersatu yang mengaitkan Tuhan, manusia, dan alam dalam
satu kesatuan kosmik yang bermakna. Dengan demikian, epistemologi tauhidik-integratif
menolak dikotomi epistemologis yang menjadi ciri utama sains modern sekuler, sekaligus
menawarkan cara pandang alternatif terhadap hakikat pengetahuan.

Dari pemikiran al-Attas, epistemologi tauhidik-integratif mengadopsi penekanan
pada worldview Islam dan pentingnya pemurnian konsep ilmu. Worldview Islam
dipahami sebagai kerangka dasar yang menentukan bagaimana pengetahuan diproduksi,
dipahami, dan diarahkan. Dalam konteks ini, ilmu pengetahuan tidak dapat dilepaskan
dari adab, yakni pengenalan dan pengakuan akan tempat yang tepat bagi Tuhan, manusia,
dan alam. Adab menjadi fondasi etis epistemologi, yang memastikan bahwa aktivitas
keilmuan tidak menyimpang dari tujuan penciptaan manusia. Integrasi unsur ini mencegah
epistemologi tauhidik-integratif terjebak dalam relativisme atau instrumentalitas
pengetahuan yang semata-mata pragmatis (Sassi, 2020).

Dari pemikiran Nast, sintesis ini mengambil dimensi metafisis dan kosmologis yang
menempatkan alam sebagai realitas yang sarat makna spiritual. Alam tidak hanya dipahami
sebagai objek empiris yang dapat diukur dan dimanipulasi, tetapi sebagai tanda-tanda
Tuhan yang merefleksikan keteraturan ilahi. Dimensi ini memperluas epistemologi
tauhidik-integratif ke arah kesadaran ekologis dan peradaban, sehingga ilmu pengetahuan
tidak hanya dinilai dari keberhasilannya dalam menghasilkan teknologi, tetapi juga dari
dampaknya terhadap keseimbangan kosmos dan keberlanjutan kehidupan. Integrasi
dimensi kosmologis ini memperkuat orientasi etis epistemologi tauhidik-integratif dalam
menghadapi krisis lingkungan global (Husni, 2025).

Secara epistemologis, tauhidik-integratif menempatkan wahyu, akal, dan
pengalaman empiris dalam hubungan yang saling melengkapi dan hierarkis. Wahyu
berfungsi sebagai sumber kebenaran tertinggi yang memberikan orientasi makna dan
tujuan pengetahuan. Akal berperan sebagai instrumen reflektif yang mengolah dan

menafsirkan realitas, sementara pengalaman empiris menjadi sarana untuk memahami

Yuldelasharmi, dkk Islamika : Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman , Vol 25 , No 2, 2025.



264

fenomena alam secara sistematis. Tidak satu pun dari ketiga sumber ini diposisikan secara
absolut atau berdiri sendiri. Hubungan integratif ini membedakan epistemologi tauhidik-
integratif dari epistemologi modern yang cenderung mengabsolutkan rasionalitas empiris
dan menyingkirkan wahyu dari ranah ilmiah (Habibi, 2024).

Dalam konteks metodologi sains, epistemologi tauhidik-integratif tidak menolak
metode ilmiah modern, tetapi mengkritisi asumsi filosofis yang melandasinya. Metode
empiris, observasi, dan eksperimentasi tetap diakui sebagai cara sah untuk memahami
alam, selama metode tersebut beroperasi dalam kerangka etis dan metafisis yang jelas.
Dengan demikian, epistemologi tauhidik-integratif membuka ruang bagi dialog kritis
dengan sains modern, tanpa terjebak dalam sikap apologetik atau penolakan total.
Pendekatan ini memungkinkan rekonstruksi sains yang lebih bertanggung jawab secara
moral dan berorientasi pada kemaslahatan.

Kontribusi teoretis utama dari epistemologi tauhidik-integratif terletak pada
kemampuannya menjembatani kritik epistemologi Islam dengan diskursus global tentang
krisis pengetahuan modern. Dalam filsafat ilmu kontemporer, kritik terhadap klaim
netralitas sains, fragmentasi pengetahuan, dan dampak etis teknologi semakin menguat.
Namun, banyak kritik tersebut berhenti pada dekonstruksi tanpa menawarkan fondasi
normatif yang kokoh. Epistemologi tauhidik-integratif menawarkan prinsip tauhid sebagai
dasar normatif yang mampu mengintegrasikan kritik epistemologis dengan orientasi etis
dan spiritual yang jelas (Muslih et al., 2025).

Dalam konteks pendidikan tinggi Islam, epistemologi tauhidik-integratif memiliki
implikasi yang signifikan (Wedra Aprison, 2017). Kerangka ini dapat menjadi dasar
pengembangan kurikulum dan riset yang tidak lagi memisahkan ilmu agama dan ilmu
umum secara kaku. Ilmu-ilmu kealaman, sosial, dan humaniora dapat dikembangkan
dalam satu kerangka epistemologi yang utuh, dengan orientasi pada pembentukan
manusia beradab dan bertanggung jawab (Zuairiyah et al., 2025). Dengan demikian,
Islamisasi sains tidak direduksi menjadi proyek simbolik atau administratif, tetapi menjadi
proses intelektual yang berkelanjutan dalam pengembangan ilmu pengetahuan (Agustin et
al., 2025).

Selain itu, epistemologi tauhidik-integratif juga memiliki relevansi praktis dalam
merespons tantangan global seperti krisis lingkungan, ketimpangan teknologi, dan alienasi
manusia modern. Dengan menempatkan alam sebagai amanah dan ilmu sebagai sarana
ibadah intelektual, epistemologi ini menawarkan dasar etis bagi pengembangan sains dan

teknologi yang berkelanjutan. Dalam konteks ini, Islamisasi sains tidak hanya berbicara

Yuldelasharmi, dkk Islamika : Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman , Vol 25 , No 2, 2025.



265

tentang identitas keilmuan umat Islam, tetapi juga tentang kontribusi Islam terhadap masa
depan peradaban manusia (Krisna Wijaya, 2023).

Dengan demikian, sintesis epistemologi tauhidik-integratif yang dirumuskan dalam
penelitian ini menegaskan bahwa Islamisasi sains dapat dipahami sebagai proyek
epistemologis konstruktif yang relevan secara global. Integrasi antara pemurnian konsep
ilmu ala al-Attas dan resakralisasi kosmos ala Nasr menghasilkan kerangka pengetahuan
yang holistik, etis, dan bermakna. Sintesis ini menjadi jawaban atas keterbatasan sains
modern yang sekuler dan terfragmentasi, sekaligus membuka ruang dialog antara
epistemologi Islam dan diskursus pengetahuan kontemporer.

Sebagai kontribusi teoretis, epistemologi tauhidik-integratif tidak dimaksudkan
sebagai model final yang tertutup, melainkan sebagai kerangka terbuka yang dapat
dikembangkan lebih lanjut melalui penelitian empiris dan interdisipliner. Dengan
demikian, Islamisasi sains tidak berhenti sebagai wacana normatif, tetapi berpotensi
menjadi landasan epistemologis bagi pengembangan ilmu pengetahuan yang berorientasi

pada kemaslahatan, keadilan, dan keberlanjutan peradaban.
Kesimpulan

Artikel ini menegaskan bahwa Islamisasi sains dalam pemikiran Syed Muhammad
Naquib al-Attas dan Seyyed Hossein Nasr merupakan respon epistemologis yang
mendalam terhadap krisis sains modern yang bersifat sekuler, reduksionistik, dan terlepas
dari orientasi etis-transendental. Al-Attas menekankan pentingnya pemurnian konsep
ilmu dan pembentukan worldview Islam yang berlandaskan adab sebagai fondasi
pengetahuan, sementara Nasr menyoroti perlunya resakralisasi sains melalui kesadaran
metafisis dan kosmologis agar ilmu kembali terhubung dengan makna spiritual dan
keteraturan ilahi. Perbedaan penekanan ini tidak bersifat kontradiktif, melainkan saling
melengkapi dalam memperlihatkan bahwa problem utama sains modern tetletak pada
asumsi epistemologis dan ontologisnya, bukan semata pada metode ilmiahnya.

Kontribusi teoretis utama penelitian ini adalah perumusan epistemologi tauhidik-
integratif sebagai sintesis konseptual antara pemurnian epistemologi ala al-Attas dan
resakralisasi kosmos ala Nasr. Epistemologi ini menempatkan tauhid sebagai prinsip
pemersatu wahyu, akal, dan pengalaman empiris, sekaligus sebagai dasar etis dan ontologis
pengembangan ilmu pengetahuan. Implikasi dari kerangka ini terlihat pada upaya integrasi
ilmu dalam pendidikan tinggi Islam serta pengembangan sains yang berorientasi pada

kemaslahatan, keadilan, dan keberlanjutan. Meski bersifat konseptual, penelitian ini

Yuldelasharmi, dkk Islamika : Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman , Vol 25 , No 2, 2025.



266

membuka ruang bagi kajian empiris dan interdisipliner di masa depan untuk menguji
implementasi epistemologi tauhidik-integratif dalam praktik keilmuan, sehingga Islamisasi
sains tidak berhenti sebagai wacana normatif, tetapi berkembang sebagai kontribusi nyata

bagi diskursus pengetahuan dan peradaban global.

Referensi

Agustin, N. A. M., Usman, & Ahmad Syawal. (2025). Epistemologi Tauhid dalam
Pendidikan Islam Implementasi Teori Islamisasi Ilmu Ismail Raji Al-Faruqi. Jurnal
Kajian Islam Dan Sosial Keagamaan, 2(4), 742-747.
https://jurnal.ittc.web.id/index.php/jkis/article/view /2643

Ahmad Sahid, T., Maulana, A., & Nurfaizah. (2024). Rekonstruksi Konsep Tauhid dalam
Perspektif Filsafat: Pendekatan Epistemologis dan Ontologis. SETY.AKI : Jurnal
Studi Keagamaan Islam, 2(4), 60-69. https:/ /doi.org/10.59966/ setyaki.v2i4.1360

Al-Attas, S. M. N. (2019). Islam and Secularism. Ta’dib International.

Auni, A. K. E. (2021). Telaah Kritis Aksiologi Sains Modern Perspektif Naquib Al-Attas
Dan Implementasinya Dalam Komunitas Ilmiah. Prosiding Konferensi Integrasi
Interkonesi Islam Dan Sains, 3, 64.

Fathonah, E. S. N., Rindiani, A., Rabi’ah, C. S., & Komariah, R. (2025). Epistemologi
Islam dan Rekonstruksi Paradigma Ilmu Di Era Modern. Pendas: Jurnal Ilmiah
Pendidifan Dasar, 10(03), 267-282. https://doi.org/10.23969 /ip.v10i03.30435

Firnanda, R., & Husnaini, M. (2025). Islamisasi Ilmu Ditengah Arus Modernitas: Analisis
Tantangan Dan Peluang Berdasarkan Pandangan Al Faruqi Dan Al Attas. AL-
HIKMAH : Jurnal Pendidikan Dan Pendidikan Agama Islam, 7(2), 110-130.
https://doi.org/10.36378 /al-hikmah.v7i2.4608

Habibi, M. D. (2024). Tauhid Sebagai Dasar Prinsip Pengetahuan Dalam Pandangan
Ismail R. al-Faruqi. Indonesian Journal of Islamic Theology and Philosophy, 6(1), 73.
https://doi.org/10.24042/ijitp.v6i1.22023

Humairah, A. E., Marjuni, A., Mahmud, M. N., & Sukawati, S. (2024). Memahami
Dikotomi Ilmu Pengetahuan Umum dan Agama Dalam Perspektif Filsafat
Pendidikan Islam. JUPEN]JI: Jurnal Pendidikan Jompa Indonesia, 3(3), 15-25.
https://doi.org/10.57218 /jupenji.Vol3.1ss3.1165

Huringiin, N., & Azfathir, H. N. (2018). The Concept of Syed Muhammad Naquib al-
Attas on De-Westernization and its Relevancy toward Islamization of Knowledge.

Kalimah: ~ Jurnal ~ Studi  Agama — Dan  Pemikiran — Islam, 16(2), 266—284.

Yuldelasharmi, dkk Islamika : Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman , Vol 25 , No 2, 2025.



267

https://doi.org/10.21111/klm.v16i2.2867

Husni, M. (2025). Wotldview Islam dan Tantangan Peradaban Kontemporer: Revitalisasi
Epistimologi Tauhid untuk Masa Depan Umat. Jurnal Inovasi Pendidikan Dan
Manajemen (JIPM), 1(1), 23-30. https://doi.org/10.62568 /jipm.v1i1.355

Tka, Az-Zahra, F., & Silbi, S. J. (2024). Integrasi Agama Dan Sains Dalam Kehidupan
Modetn. Kagjian Islam  Dan  Sosial Keagamaan, 2(Agama dan Sain), 68-74.
https://jurnal.ittc.web.id/index.php/jkis/article/view/1398/1261

Irawan, D. (2019). Rekonstruksi Islamisasi Sains Sebagai Langkah Awal Islamisasi Ilmu:
Pemikiran Syed Muhammad Naquib Al-Attas. Mawa'izh, 10(1), 1-17.

Jannah, M. (2022). The Islamization Process by Syed Muhammad Naquib Al-Attas and
Its Relevance on Islamic Science. Kawanua International Journal of Multicultural Studies,
3(2), 57-65. https://doi.org/10.30984 /kijms.v3i2.61

Kamalia, S. (2025). Konsep Islamisasi Ilmu Menurut Pemikiran Syed Naquib al-Attas dan
Ismail Raji al-Faruqi. Jurnal Pendidikan Islam IHS AN : Jurnal Pendidikan Islam, 3, 895—
910. https://doi.org/10.61104/ihsan.v3i4.2109

Krisna Wijaya. (2023). Epistemologi islam sebagai worldview asas ilmu, iman, dan amal
bagi seorang pendidik. A Twrots:  Jurnal  Pendidikan  Islam, 555-565.
https://doi.org/10.51468 /jpi.v5i1.202

Kurniawan, H., M, A., Dewi, E., & Pratama, B. (2024). Integrasi Agama dan Sains dalam
Perspektif Muhammad Naquib Al-Attas. INNOVATIVE: Journal of Social Science
Research, 4(6), 1-14. https:/ /j-
innovative.org/index.php/Innovative/article/view/16955

M, A, Fitri, A., Dewi, A., & Hidayati, E. (2025). Integrasi Agama dan Sains Dalam
Perspektif Seyyed Hossein Nast. Jurnal 1iniah Wabana Pendidikan, 11(7.D), 11-20.

Marfu’ah, N., Dewi, E., & Rambe, S. M. (2025). Integrasi Agama dan Sains dalam
Perspektif Naquib Al-Attas. Pendas : Jurnal 1lmiah Pendidikan Dasar, 10(2), 555.

Mawaddah, R., & Fitriyah, A. W. (2024). Telaah Kritis Aksiologi Sains Modern Persepektif
Al-Attas Dan Implementasinya Dalam Komunikasi Ilmiah. Indonesian Journal of
Innovation Multidisipliner Research, 2(3), 105-117.
https://doi.org/10.69693/ijim.v2i3.152

Minhaji, A. (2018). Ilmu dan Bebas Nilai dalam Studi Islam. Mukaddimah: Jurnal Stud: Islam,
3(1), 53-80.

Muhammad, A., & Kerwanto. (2023). Relevansi Pemikiran Seyyed Hossein Nasr Tentang

Integrasi Islam Dan Sains Terhadap Pendidikan Islam Di Indonesia.

Yuldelasharmi, dkk Islamika : Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman , Vol 25 , No 2, 2025.



268

EDUMULYA:  Jurnal — Pendidikan Agama Islam, 12), 8-24.
https://doi.org/10.59166/edumulya.v1i2.105

Muslih, M., Reza Kusuma, A., Reza Kusuma nd, A., Tauhid Ismail Raji Al-Faruqi Sebagai
Landasan Pendidikan, E., & Pendidikan Dan Studji, J. (2025). Epistimologi Tauhid
Ismail Raji Al-Faruqi sebagai Landasan Pendidikan. Risdlah Jurnal Pendidikan Dan
Studi Istam, 11(1), 289-303.
https://jurnal.faiunwir.ac.id/index.php/Jurnal_Risalah/atticle/view/1294

Muslih, M., Wahyudi, H., & Kusuma, A. R. (2022). Integrasi Ilmu dan Agama menurut
Syed Muhammad Naquib al-Attas dan Ian G Barbout. Jurnal Penelitian Medan Agama,
13(01), 20. http://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/medag/

Nasr, S. H. (2001). Science and Civilization in Islam. Harvard University Press.

Nast, S. H. (2021). Antara Tuban, Manusia, dan Alam. IRCiSoD.

Nasr, S. H. (2022). Islam, Sains, dan Muslim: Pergulatan Spiritualitas dan Rasionalitas.
IRCISOD.

Nasr, S. H. (2025). Pengetahuan Dan Kesucian: Dialektika limn, Filsafat, Dan Spiritualitas
Manusia. Ircisod.

Nugraha, A. R., & Asnawi, N. (2019). Dialogue Between Islam and Environtmental Ethics
Through the Seyyed Hossein Nasr Thought. International Review of Humanities Studies,
4(3), 2.

Nuryanti, M., & Hakim, L. (2020). Pemikiran Islam Modern Syed Muhammad Naquib Al-
Attas. Substantia: Jurnal Limn-lpn Ushuluddin, 22(1), 73.
https://doi.org/10.22373 /substantia.v22i1.5531

Permadi, M. S., Fahmi, M., Muluk, M. A., & Dhuha, M. C. (2025). Quo Vadis The
Integrating Islam and Science, A Comparative Study of the Thoughts of Al Farudqi,
Al Attas, and Amin Abdullah. Halaga: Isiamic Education Journal, 9(2), 78-89.
https://doi.org/10.21070/halaqa.v9i2.1775

Rafliyanto, M. (2025). Tawhid Paradigm as Foundation in Islamic Education Philosophy:
Theological-Normative Review Analysis. Tarbiyatuna Kajian Pendidikan Isiam, 9(1),
027. https://doi.org/10.69552/tarbiyatuna.v9il.2745

Rusyadi, A., Muhammad, M., Azis, A., Amri, M., Saputra, A. R., Hikmatunnazilah, H., &
Setyaningsih, R. (2025). Epistimologi Barat Modern: Analisis Kritis terhadap Asas,
Kelemahan dan Pengaruhnya terhadap Dunia Islam. Jurnal Riset Rumpun Agama Dan
Filsafat, 4(2), 257-20606. https://doi.org/10.55606/jurrafi.v4i2.5278

Sassi, K. (2020). Prinsip-prinsip Epistemologi Pendidikan Islam Paradigma Tauhid

Yuldelasharmi, dkk Islamika : Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman , Vol 25 , No 2, 2025.



269

Naquib al-Attas. Millab, 20(1), 135-172.
https://doi.org/10.20885/millah.vol20.iss1.art6

Sayem, M. A. (2019). The Eco-Philosophy of Seyyed Hossein Nast. Isiamic Studies, 58(2),
271-295.

Sena, A. W. (2024). Peran Teknologi Pada Filsafat Desain Modern Saat Masa
Perkembangan Revolusi Industti. Jurmal IV astukara: Jurnal Desain Interior, Budaya, Dan
Lingkungan Terbangun, 4(2), 227-236.
https://doi.org/10.59997 /vastukara.v4i2.4435

Sthite, B. (2023). Krisis Epistemologis dan Metodologis dalam Kajian Filsafat
Keilahian/Teologi sebagai Ilmu. JIIP - Jurnal Ilpsiah pu Pendidikan, 6(4), 2621-2631.
https://doi.org/10.54371 /jiip.v6i4.1889

Siraj, D. C. (2024). Islamisasi Ilmu Persfektif Syed Muhammad Naquib Al-Attas. Fathir:
Jurnal Studi Islam, 1(1), 38—47. https://doi.org/10.71153 /fathir.v1i1.38

Sobri Febrianto. (2023). The Islamization Of The Science Of Syed Muhammad Naquib
Al-Attas And Its Implications For The Interpretation Of The Qur’an. Proceeding
International ~— Conference  on  Islam,  Law, and  Society (INCOILS), 2(1).
https://doi.org/10.70062/incoils.v2i1.74

Sodikin, A. (2020). Perdebatan Dikotomis Ilmu Dan Agama. A/-Fatib: Jurnal Studi Islam,
8(2), 156-170.

Tagiyuddin, M. (2021). Hubungan Islam dan Sains: Tawaran Syed Muhammad Naquib
Al-Attas. Islamadina : Jurnal Pemitkiran Islam, 22(1), 81.
https://doi.org/10.30595/islamadina.v22i1.7216

Vural, M. (2024). Seyyed Hossein Nasr and Traditionalism. IIUM Journal of Religion and
Civilisational Studies, 7(1), 126—141.

Wedra Aprison. (2017). Tauhid: Dasar Perumusan Epistemologi Pendidikan Masa Depan.
Journal of Edncational Studies, 2(1), 68-80.
https://ejournal.iainbukittinggi.ac.id/index.php/educative/article /view/322

Zuairiyah, Z., Tsaniyah, R. I., Hidayah, N., Saputri, I. A.,; Sahara, M. L., & Achmad, S.
(2025). Rekonstruksi Kurikulum Pendidikan Islam Adaptif: Integrasi Tauhid,
Teknologi dan Sains untuk Mewujudkan Generasi Qur’ani Modern. Journal of
Instructional and Development Researches, 54), 370-383.
https://doi.org/10.53621 /jider.v5i4.554

Yuldelasharmi, dkk Islamika : Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman , Vol 25 , No 2, 2025.



