
Takwil: Journal of Quran and Hadith Studies  
Volume 3 No 2 (2024) 37-54  

https://ejournal.iainkerinci.ac.id/index.php/takwil/index 
 

 37 

Qur’anic Counseling and Psychotherapy: Psychopathological 
Insights from Surah Yunus Verse 57 

Warlan Sukandar1, Arif Budiman2, Abdul Rashid bin Abdul Aziz3 
1Universitas Adzkia (UA), Indonesia 

2Universitas Islam Negeri (UIN) Jurai Siwo Lampung, Indonesia 
3Universiti Sains Islam Malaysia (USIM), Malaysia 

1warlansukandar@adzkia.ac.id , 2arifbudiman@metrouniv.ac.id , 3rashid@usim.edu.my 

Abstract: This study aims to develop a Qur’an-based counseling and psychotherapy model, focusing on the analysis 
of psychopathology found in Surah Yunus, verse 57. The research employs a qualitative approach using thematic exegesis 
(maudhu‘i) to uncover the deep meaning of the verse and its relevance to modern psychopathology concepts. Data were 
collected through a literature review involving classical tafsir, contemporary tafsir, and clinical psychology literature, and 
then analyzed hermeneutically to identify correlations between the Qur’anic message and therapeutic strategies. The 
findings indicate that Surah Yunus, verse 57 provides a four-dimensional framework for psychological healing: the 
educative-preventive dimension (al-maw‘izhah), the curative dimension (al-shifā’), the cognitive-preservative dimension 
(al-hudā), and the affective-spiritual development dimension (al-rahmah). These four dimensions can be adapted into a 
Qur’anic counseling model that emphasizes a balance between religious knowledge, self-understanding, cognitive 
restructuring, and spiritual strengthening. The implications of this model offer an alternative integrative approach that 
combines modern psychological principles with Islamic values for addressing mental disorders, particularly those related 
to anxiety, depression, and loss of life meaning. This study recommends the implementation of the Qur’anic counseling 
model based on Surah Yunus, verse 57 in Islamic mental health service settings as a holistic and transformative 
intervention strategy. 
Keywords: Qur’anic Counseling; Islamic Psychotherapy; Psychopathology; Surah Yunus Verse 57; Mental Health 

Abstrak: Penelitian ini bertujuan untuk mengembangkan model konseling dan psikoterapi berbasis Al-Qur’an 
dengan fokus pada analisis psikopatologi yang terdapat dalam Surat Yunus ayat 57. Pendekatan penelitian ini 
menggunakan metode kualitatif dengan analisis tafsir tematik (maudhu‘i) untuk mengungkap makna mendalam ayat 
serta relevansinya terhadap konsep psikopatologi modern. Data dikumpulkan melalui studi literatur yang melibatkan 
tafsir klasik, tafsir kontemporer, dan literatur psikologi klinis, kemudian dianalisis secara hermeneutis untuk 
menemukan korelasi antara pesan Al-Qur’an dan strategi terapeutik. Hasil penelitian menunjukkan bahwa Surat 
Yunus ayat 57 memberikan kerangka empat dimensi penyembuhan psikologis, yaitu dimensi edukatif-preventif (al-
maw‘izhah), dimensi kuratif (al-syifā’), dimensi kognitif-perservatif (al-hudā), dan dimensi afektif-spiritual 
development (al-rahmah). Keempat dimensi ini dapat diadaptasi menjadi model konseling Qur’ani yang menekankan 
keseimbangan antara pengetahuan agama, pemahaman diri, restrukturisasi kognitif, dan penguatan spiritual. 
Implikasi dari model ini memberikan alternatif pendekatan integratif yang memadukan prinsip-prinsip psikologi 
modern dengan nilai-nilai Islam untuk penanganan gangguan mental, khususnya yang berkaitan dengan kecemasan, 
depresi, dan kehilangan makna hidup. Penelitian ini merekomendasikan penerapan model konseling Qur’ani berbasis 
Surat Yunus ayat 57 dalam setting layanan kesehatan mental Islami sebagai strategi intervensi yang holistik dan 
transformatif. 
Kata kunci: Konseling Qur’ani; Isikoterapi Islam; Psikopatologi; Surat Yunus ayat 57; Kesehatan Mental  

Pendahuluan 

Fenomena meningkatnya gangguan mental menjadi tantangan serius di era modern. 

Data WHO (2023) menunjukkan bahwa satu dari delapan orang di dunia mengalami 

gangguan mental, terutama depresi, kecemasan, trauma psikologis, dan krisis makna hidup. 

Di Indonesia, prevalensi gangguan mental juga terus meningkat seiring tekanan sosial, 

ekonomi, dan budaya yang kompleks. Kondisi ini menegaskan bahwa masalah kesehatan 

mental  tidak  hanya  bersifat  medis,  tetapi  juga  berkaitan  dengan  dimensi  spiritual  dan 

mailto:warlansukandar@adzkia.ac.id
mailto:arifbudiman@metrouniv.ac.id
mailto:rashid@usim.edu.my


Warlan Sukandar, Arif Budiman & Abdul Rashid bin Abdul Aziz 
 

 38 

eksistensial. Oleh karena itu, dibutuhkan pendekatan terapi yang holistik, yang mampu 

mengintegrasikan aspek psikologis, sosial, dan spiritual untuk menjawab kebutuhan pasien 

secara lebih menyeluruh (Vitoasmara et al., 2024; Cucchi, 2022).). 

Kajian psikologi modern telah menawarkan (Moulaei et al., 2023; Andini et al., 2021) 

berbagai model terapi, mulai dari Cognitive Behavioral Therapy (CBT), Mindfulness-Based Therapy, 

hingga Humanistic Therapy, yang terbukti efektif mengurangi gejala psikologis tertentu. 

Namun, dalam konteks masyarakat Muslim, dimensi religius dan spiritual sering kali menjadi 

kebutuhan esensial yang tidak sepenuhnya diakomodasi oleh pendekatan psikologi Barat. 

Beberapa penelitian mutakhir menunjukkan bahwa integrasi nilai Islam dalam konseling 

dapat memperkuat efek terapi, misalnya melalui praktik dzikir, tilawah, dan doa (Moulaei et 

al., 2023; Andini et al., 2021). Meski demikian, kajian yang secara khusus menempatkan Al-

Qur’an sebagai kerangka konseptual psikoterapi masih terbatas dan cenderung bersifat 

fragmentaris (Walida, 2025). 

Sejauh ini, penelitian terkait konseling Islami lebih banyak berfokus pada aplikasi 

umum prinsip agama dalam praktik terapi, seperti konseling berbasis akhlak, tazkiyah al-nafs, 

atau terapi dzikir (Nurusshobah & Fitra, 2025). Sementara itu, kajian yang secara sistematis 

menggali potensi ayat-ayat Al-Qur’an sebagai landasan model psikoterapi yang komprehensif 

masih jarang dilakukan. Khususnya, Surah Yunus ayat 57 yang secara eksplisit menyebut 

empat fungsi Al-Qur’an (al-maw‘izhah, al-syifā’, al-hudā, dan al-rahmah) belum banyak dikaji 

secara integratif dalam konteks konseling dan psikoterapi Islam. Padahal, ayat ini menyimpan 

potensi besar sebagai kerangka konseptual untuk menjawab problematika psikopatologi baik 

duniawi (depresi, kecemasan, trauma) maupun ukhrawi (penyakit hati, riya’, hasad, dan cinta 

dunia berlebihan) (Nasir & Muhith, 2011). 

Berdasarkan fakta-fakta di atas, penelitian ini bertujuan untuk mengembangkan model 

konseling dan psikoterapi berbasis Al-Qur’an dengan menelaah psikopatologi dalam Surah 

Yunus ayat 57. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi 

pustaka (library research). Sumber data utama meliputi sumber primer yaitu Al-Qur’an, 

khususnya Surat Yunus ayat 57. Sedangkan sumber sekunder yaitu Tafsir klasik (Tafsir Aṭ-

Ṭabarī, Tafsir al-Qurṭubī, dan Tafsir Ibnu Kaṡir), tafsir kontemporer (Tafsir Kementerian 

Agama Republik Indonesia), literatur psikologi Islam, dan teori psikoterapi modern. Analisis 

kajian yang digunakan adalah analisis tafsir tematik (mauḍū`i), pendekatan psikologi Islami, 

dan integratif-kualitatif. Empat langkah ditempuh dalam kajian ini untuk mencapai tujuan 

kajian, yaitu mengidentifikasi kata kunci (mau‘izhah, syifā’, hudā, rahmah), menafsirkan makna 



Warlan Sukandar, Arif Budiman & Abdul Rashid bin Abdul Aziz 
 

 39 

kata kunci berdasarkan literatur tafsir, mengaitkan hasil tafsir dengan konsep psikopatologi 

dalam psikologi modern, dan merumuskan model konseling dan psikoterapi berbasis ayat 

tersebut. Dengan demikian, penelitian ini diharapkan mampu mengisi gap riset dengan 

menawarkan kerangka terapi Qur’ani yang bersifat holistik, integratif, dan aplikatif bagi 

pengembangan layanan kesehatan yang tidak hanya fokus pada aspek klinis tetapi juga 

mempertimbangkan dimensi spiritual serta nilai-nilai budaya sekaligus memperlihatkan 

kebaruan (novelty) dalam integrasi studi tafsir dengan psikoterapi modern. 

 

HASIL & PEMBAHASAN 

Penafsiran Ulama Tafsir dalam Surat Yunus (10) ayat 57 

 Sebelum merumuskan model konseling dan psikoterapi Islami, diperlukan dasar 

teologis yang kokoh agar pendekatan ini tidak sekadar bersifat praktis, tetapi juga memiliki 

legitimasi normatif dalam ajaran Islam. Al-Qur’an sendiri secara eksplisit menyebut fungsi-

fungsi penyembuhan jiwa yang berkaitan dengan aspek psikologis manusia. Salah satu ayat 

yang paling komprehensif dalam konteks ini adalah Surah Yunus ayat 57, yang menegaskan 

empat fungsi utama Al-Qur’an: al-maw‘iẓah (pengajaran), al-syifā’ (penyembuhan), al-hudā 

(petunjuk), dan al-rahmah (rahmat). Keempat konsep ini memberikan fondasi konseptual 

yang sangat relevan dengan prinsip konseling modern. Jika dianalisis secara lebih mendalam, 

fungsi penembuhan ini  beririsan dengan psikopatologi kontemporer,  sehingga penting 

untuk meninjau terlebih dahulu bagaimana para mufasir klasik dan kontemporer memahami 

ayat ini, sehingga dapat ditemukan pijakan epistemologis bagi pengembangan model 

konseling Qur’ani. 

Allah SWT berfirman : 

ّبَّر نْمٌِّ ةظَعِوَّْم مُْكْتءَاۤجَ دَْق سُاَّنلا اھَُّیَآیٰ ّل ءٌاَۤفشِوَ مُْكِ ّلٌ ةمَحْرََّو ىًدُھوَ رِۙوُْدُّصلا ىفِ امَِ  ٥٧ نَیْنِمِؤْمُلِْ
“Wahai manusia! Sungguh, telah datang kepadamu pelajaran (Al-Qur'an) dari Tuhanmu, penyembuh bagi 

penyakit yang ada dalam dada dan petunjuk serta rahmat bagi orang yang beriman” (QS. Yunus (10): 

57). 

Surat ini diturunkan di Mekah oleh sebab itu ayat ini disebut dengan ayat Makkiyyah. 

Dalam Tafsir al-Azhar, Hamka (2001) menerangkan bahwa isi surat ini membahas pokok-

pokok ajaran iman, keyakinan kepada Allah, serta kepercayaan bahwa Allah SWT., mengutus 

para Rasulullah SAW.,  untuk membimbing manusia keluar dari kehidupan jahiliyah menuju 

Islam, dari keterbelengguan hidup yang tak berujung menuju kebebasan sejati. Surat ini juga 



Warlan Sukandar, Arif Budiman & Abdul Rashid bin Abdul Aziz 
 

 40 

menegaskan keyakinan bahwa kehidupan saat ini bukanlah akhir, melainkan akan ada 

kehidupan lain yang lebih abadi dan penuh ketenteraman (Aprilia et al., 2023).  

Para ulama tafsir mempunyai persamaan pendapat bahwa ayat ini menegaskan ada 

empat fungsi al-Qur`an, yaitu 1) pengajaran (al-maw`izhah), 2) obat/terapi (asy-syifa), 3) 

petunjuk (al-hudan), dan rahmat (al-rahmah). Keempat fungsi al-Qur`an itu akan dijelaskan 

dalam huraian berikut ini. 

Menurut Ath-Thabari (2007) al-Maw`izhah merupakan peringatan yang mengingatkan 

manusia akan hukum Allah SWT., dan membuat takut terhadap ancaman Allah SWT. 

Menurut Al-Qurthubi (2007) al-Maw`izhah atau nasehat al-Qur`an ditujukan kepada kaum 

Quraisy. Dalam al-Qur`an itu terdapat pelajaran, nasehat dan hikmah. Tujuan nasehat dalam 

perkataan al-Maw`izah itu menurut Syaikh (2008) dalam kitab Ibnu Katsir adalah untuk 

pencegah kekejian. Sedangkan Kementerian Agama RI (2011) dalam Tafisr Agama dan 

Terjemahannya menafsirkan al-Maw`izhah sebagai bentuk pelajaran dari Allah SWT., kepada 

seluruh manusia agar mereka mencintai yang hak dan benar, serta menjauhi perbuatan yang 

batil dan jahat. Pelajaran ini menurutnya harus betul-betul dapat terwujud dalam perbuatan 

mereka.  

Berdasarkan berbagai penafsiran para ulama, dapat disimpulkan bahwa al-Maw`izhah 

adalah peringatan atau nasihat dari Allah SWT., yang memuat pelajaran berharga, hikmah 

mendalam, serta pengingat akan hukum-hukum-Nya. Nasihat ini ditujukan kepada seluruh 

manusia dengan tujuan menumbuhkan kecintaan kepada kebenaran, keimanan, dan nilai-nilai 

yang lurus, sekaligus menjauhkan diri dari kebatilan dan kemungkaran. Al-Mauizhah berperan 

sebagai bimbingan moral dan spiritual untuk mencegah segala bentuk perbuatan keji, serta 

mendorong setiap individu agar mengimplementasikan nilai-nilai kebenaran tersebut dalam 

tindakan, sikap, dan perilaku nyata dalam kehidupan sehari-hari. 

Kata al-Syifa` dalam ayat ini menurut Ath-Thabari (2007), adalah obat atau terapi dari 

penyakit-penyakit yang ada di dalam dada. Al-Qurthubi (2007) dalam Tafsir al-Qurthubi 

menafsirkan kata al-Syifa` sebagai penyembuh dari penyakit-penyakit yang berada di dada. 

Dalam Tafsir Ibnu Katsir kata al-Syifa` di tafsirkan sebagai penyembuh bagi penyakit-penyakit 

yang berada dalam dada. Maksudnya adalah penyembuh dari kesamaran-kesamaran dan 

keraguan-keraguan, yaitu menghilangkan kekejian dan kotoran yang ada di dalamnya (Syaikh, 

2008). Sedangkan dalam Tafsir Kementerian Agama menafsirkan al-Syifa`, yaitu penyembuh 

bagi penyakit yang bersarang di dalam dada manusia, seperti penyeki syirik, kufur dan 

munafik, termasuk pula semua penyakit jiwa manusia seperti putus harapan, lemah pendirian, 



Warlan Sukandar, Arif Budiman & Abdul Rashid bin Abdul Aziz 
 

 41 

memperturutkan hawa nafsu, menyembunyikan rasa hasad dan dengki terhadap manusia, 

perasaan takut dan pengecut, mencintai kebatilan dan kejahatan, serta membenci kebenaran 

dan keadilan (Kementerian Agama RI, 2011). 

Al-Ṣadr merupakan salah satu dari empat unjur jiwa manusia selain al-Fu`ad, al-Hawa 

dan al-Nafs yang mempengaruhi hati (al-Qalb). Dalam bahasa Arab, al-Shadr berarti dada. Al-

Shadr juga disebut dengan hati terluar karena terletak antara hati dan diri rendah hawa nafsu 

(Frager, 2014). Al-Shadr merupakan potensi hati (al-Qalb) yang berfungsi emosional 

sepertimarah, benci, cinta, indah dan afektif (Duriana & Lihi, 2015). Al-Shadr adalah tempat 

dimana hati dan nafsu bertemu, serta tempat bagi akal. Dengan demikian, al-shadr jadi tempat 

melakukan musyawarah bagi raja dan para pembesar sebuah kerajaan hati. Manurut Tasmara 

(2001) al-Shadr merupakan tempat bisikan-bisikan yang diembuskan oleh setan, baik dalam 

bentuk wujud jin maupun manusia. disanalah tempat berkecamuknya pertempuran antara 

yang benar (al-Haq) dengan yang buruk (al-Bathil), tempat seseorang berserah diri atau 

mendongakkan kepala menantang Tuhan. Al-Shadr mempunyai mempunyai potensi besar 

untuk menyimpan hasrat, kemauan (will-ingness) niat kebenaran, dan keberanian yang sama 

besarnya dengan kemampuannya untuk menerima kejahatan dan kemunafikan. Di dalam 

dada ini pula tersimpan rasa cemas dan takut. 

Dalam kajian tematik ayat-ayat al-Qur’an, al-shadr (dada) memiliki tiga makna utama: 

1) sebagai simbol kondisi batin, seperti pada Q.S. al-Insyirah: 1 dan Q.S. Thaha: 25; 2) sebagai 

tempat masuknya bisikan atau waswas, sebagaimana dalam Q.S. an-Nas: 5 dan Q.S. al-Baqarah: 

10, dan ; 3) sebagai lambang penyempitan dan rasa takut, sebagaimana terdapat pada Q.S. al-

Anam: 125, Q.S. al-Araf: 2, dan Q.S. al-Kahf: 6. Khusus pada Q.S. al-Kahf: 6, meskipun kata 

al-shadr tidak disebutkan secara langsung, konsep kegelisahan batin dan penyempitan ruhani 

sangat erat kaitannya dengan makna tersebut (Abdullah & Basrori, 2025). 

Menurut Abdullah & Basrori (2025), al-Shadr (dada) memiliki keterkaitan yang kuat 

dengan konsep al-hidayah (petunjuk), iman, waswas (bisikan kejahatan), dan kekufuran. Saat 

al-ṣhadr dilapangkan, ia selaras dengan hadirnya hidayah, sehingga menjadi wadah yang siap 

menerima keimanan secara tulus. Sebaliknya, ketika al-ṣhadr mengalami penyempitan, hal itu 

menunjukkan penolakan terhadap kebenaran dan munculnya keterasingan spiritual, yang 

menjerumuskan seseorang pada kegelisahan batin yang mendalam. Dengan demikian, al-shadr 

(dada) sebagai mana disebutkan dalam al-Qur`an berfungsi sebagai penerima hidayah atau 

penolak kebenaran, medan pertarungan spiritual, ruang emosi batin, dan pintu pertama alam 

struktur spiritual manusia. 



Warlan Sukandar, Arif Budiman & Abdul Rashid bin Abdul Aziz 
 

 42 

 

Bagan 1. Fungsi dada (al-ṣadr) dalam al-Quran (Abdullah & Basrori, 2025) 

Kata al-hudan menurut Aṭ-Ṭabarī (2007) berarti petunjuk. Pada kontek ini al-Qur`an 

berfungsi sebagai penjelasan pengharaman dan penghalalan dari Allah SWT., serta dalil atas 

ketaatan dan kemaksiatan terhadapnya. Al-hudan menurut Al-Qurṭubī (2007) merpakan 

fungsi al-Qur`an sebagi petunjuk bagi orang-orang yang mengikutinya. Dalam Tafsir Ibnu 

Kaṡīr pun al-hudan diartikan sebagai petunjuk (Syaikh, 2008). Sedangkan al-hudan menurut 

Kementerian Agama RI (2011) juga berarti petunjuk, yaitu petunjuk yang menyelamatkan 

manusia dari keyakinan yang keliru, dengan cara mengarahkan akal dan perasaan mereka agar 

memiliki keyakinan yang benar melalui penghayatan terhadap bukti-bukti kebenaran Allah. 

Petunjuk ini juga membimbing manusia untuk bersemangat dalam beramal, dengan 

menekankan kemaslahatan yang diperoleh dari amal yang dilakukan dengan ikhlas, sekaligus 

mengajarkan untuk menaati hukum yang berlaku, membedakan perbuatan yang boleh 

dilakukan dari perbuatan yang wajib dihindari. 

Berdasarkan berbagai penafsiran, al-hudan diartikan sebagai petunjuk dari Allah SWT 

yang berfungsi menjelaskan batasan halal dan haram, menjadi dalil atas ketaatan dan 

kemaksiatan, serta membimbing manusia menuju jalan yang benar. Al-Qur`an berperan 

sebagai pedoman bagi orang-orang yang mengikutinya, menyelamatkan dari keyakinan yang 

keliru dengan mengarahkan akal dan perasaan untuk menerima kebenaran melalui bukti-bukti 

dari Allah. Petunjuk ini mendorong semangat beramal ikhlas demi kemaslahatan, sekaligus 

mengajarkan ketaatan pada hukum, membedakan perbuatan yang boleh dilakukan dan yang 

harus dihindari. 

Perkataan ar-rahmah dalam ayat ini ditafsirkan oleh Ath-Thabari (2007) dengan 

rahmat. Dia mengatakan bahwa Allah SWT., merahmati siapa yang dikehendaki-Nya. Allah 

SWT., menyelamatkan hamba-Nya dari kesesatan kepada petunjuk, dan menghindarkannya 

dari kebinasaan  serta kehinaan. Menurutnya Allah SWT., menjadikan rahmat bagi orang-



Warlan Sukandar, Arif Budiman & Abdul Rashid bin Abdul Aziz 
 

 43 

orang yang beriman, namun tidak bagi orang kafir. Siapa yang kafir kepada Allah SWT., 

berarti dia telah buta terhadap kalam-Nya yaitu al-Qur`an. Balasan bagi orang-orang kafir di 

akhirat nanti adalah kekalnya dalam neraka Allah SWT. 

Ar-rahmah menurut Al-Qurthubi (2007) ditafsirkan sebagai nikmat, yaitu nikmat bagi 

orang-orang mukmin. Menurutnya Allah SW., sengaja secara khusus menyebutkan orang-

orang beriman karena merekalah yang dapat mengambil manfaat dari keimanan itu. Menurut 

Syaikh (2008) dalam Tafsir Ibnu Katsir ar-rahmah adalah rahmat. Dia menyandingkan kata al-

hudan (petunjuk) dan ar-rahmah (rahmat) dlaam penjelasannya. Menurutnya hidayah dan 

rahmat dari Allah SWT., dapat diperoleh dengan adanya al-Quran itu. Dia juga mejelaskan 

bahwa hidayah dan rahmat itu hanyalah diberikan untuk orang-orang yang beriman kepada 

Allah SWT.  

Kementerian Agama RI (2011) menfasirkan kata ar-rahmah sebagai karunia Allah 

SWT. Ini diberikan kepada orang-orang beriman, yang dapat mereka peroleh melalui 

petunjuk-petunjuk yang termuat dalam Al-Qur`an. Mereka yang meyakini dan mengamalkan 

petunjuk tersebut akan merasakan manfaatnya, berupa kehidupan yang diliputi semangat 

tolong-menolong, saling menyayangi, bekerja sama dalam menegakkan keadilan, 

memberantas kejahatan dan kekejaman, serta saling membantu demi tercapainya 

kesejahteraan bersama. 

Berdasarkan berbagai penafsiran di atas, ar-rahmah dalam ayat ini dipahami sebagai 

rahmat, nikmat, atau karunia Allah SWT., yang khusus diberikan kepada orang-orang 

beriman. Rahmat ini menyelamatkan mereka dari kesesatan menuju petunjuk, menjauhkan 

dari kebinasaan dan kehinaan, serta memberi manfaat melalui keimanan dan petunjuk Al-

Qur`an. Hanya orang beriman yang dapat mengambil manfaat darinya, berupa kehidupan 

yang dipenuhi kasih sayang, saling tolong-menolong, kerja sama dalam menegakkan keadilan, 

memberantas kejahatan, dan menjaga kesejahteraan. Sebaliknya, orang kafir yang menolak 

petunjuk Allah akan kekal dalam azab neraka. 

Analisis Psikopatologi dan Terapi Qur`ani Surat Yunus (10) ayat 57 

 Psikopatologi adalah cabang ilmu psikologi yang mengkaji berbagai gejala serta 

penyebab gangguan mental dan perilaku yang menyimpang dari norma kesehatan jiwa 

(Rahayu, 2009). Seiring perkembangan zaman, dunia mengalami peningkatan signifikan 

dalam prevalensi gangguan mental, khususnya gangguan kecemasan, depresi, trauma 

psikologis, serta krisis makna hidup. Temuan Organisasi Kesehatan Dunia (WHO) pada 

tahun 2023 mengungkapkan bahwa secara global, satu dari delapan individu mengalami 



Warlan Sukandar, Arif Budiman & Abdul Rashid bin Abdul Aziz 
 

 44 

gangguan mental, dengan kasus depresi dan kecemasan menempati proporsi terbesar.  

Psikopatologi terdiri dari tiga kata “psiko” yang berarti psikis atau jiwa; pato dari kata 

path yang berarti orang yang menderi penyakit tertentu, dan “logos” yang berrati ilmu. 

Psikopatolgi berarti pengetahuan tentang penyakit atau gangguan (Chaplin, 2014). Secara 

bahasa pengertian psikopatologi adalah pengetahuan tentang penyakit atau gangguan 

kejiwaan. Psikopatologi atau gangguan mental merupakan kondisi sakit yang tercermin 

melalui perilaku dan fungsi kejiwaan yang tidak stabil. Istilah ini merujuk pada suatu sindrom 

luas yang mencakup ketidaknormalan pada fungsi indera, proses kognitif, serta respons 

emosional (Mujib & Mudzakir, 2002).  

 Dalam studi keislaman, psikopatologi dapat dikategorikan dalam dua bentuk. 

Pertama,  psikopatologi yang bersifat duniawi. Psikopatologi pada kategori ini berupa gejala-

gelaja penyakit kejiwaan yang telah dirumuskan dalam psikologi kontemporer. Model 

psikopatologi yang pertama ini setidaknya memiliki empat turunan perspektif psikopatologi 

yang berkembang, yaitu pertama, perspektif biologi, idenya adalah gangguan fisik seperti 

gangguan otak dan gangguan sistem saraf otonom yang berpenaruh terhadap gangguan 

menatal seseorang; kedua, perspektif psikoanalitik, ialah gangguan mental yang disebabkan 

oleh konflik bawah sadar yang biasanya berawal dari masa kanak-kanak awal dan pemakaian 

mekanisme pertahanan untuk mengatasi kecemasan yang disebabkan oleh impuls emosi yang 

direpresi; ketiga, perspektif perlaku. Perspektif ini meilhat gangguan mental dari titik pandang 

teori belajar dan berasumsi bahwa perilaku abnormal adalah cara yang dipelajari untuk 

melawan stres, dan; keempat, perspektif kognitif, yaitu gangguang mental bersumber dari 

gangguan proses berfikir yang salah (Mujib & Mudzakir, 2002). 

 Beberapa bentuk reaksi dari gangguan mental yang umum terjadi dalam psikopatologi 

aspek yang pertama ini antara lain; pertama, reaksi kegelisahan, dimana sipenderita diserang 

oleh pikiran yang kacau, emosi tertahan, ketegangan saraf, mental dan jasmani yang letih dan 

lelah, serta panik tanpa alasan yang jelas; kedua, reaksi sosial, dimana gangguan mental jenis 

ini mirip sekali dengan reaksi kegelisahan, hanya saja perbedaannya lebih parah dari 

kegelisahan yang biasa. Sipenderita sering kehilangan kendali atas fungsi mental tertentu, 

kadang-kadang bisa pingsan dan hilang ingatan, tidak dapat mengusai dirinya serta tidak 

menyadari reaksinya; ketiga, reaksi histeria, dimana sipenderita mengeluarkan tenaga yang 

tertahan untuk melakukan sesuatu yang aneh, bahkan menderita penyakit tertentu, akibat dari 

pikiran frustasi atau gegelisahan besar; keempat, reaksi fobia, dimana sipenderita merasakan 

ketakutan berlebihan terhadap sesuatu yang tidak masuk akal; kelima, reaksi depresi, dimana 



Warlan Sukandar, Arif Budiman & Abdul Rashid bin Abdul Aziz 
 

 45 

sipenderita merasakan kesedihan, pesimis dan tidak tenang, dan; keenam, reaksi pikiran yang 

menghantui, seperti orang yang terlalu sering mencuci tangannya setiap setelah memegang 

sesuatu karena pikirannya dihantui pikiran bahwa ia bisa menyebabkan penyaki pada orang 

lain (Nasir & Muhith, 2011). 

 Macam-macam gangguan yang terjadi pada manusia dalam konteks psikopatologi 

pertama ini, yaitu ; 1) neurasthenia, dimana dengan penyakit ini sipenderita merasa payah. 

Orang yang menderita penyakit ini akan merasakan seluruh badan letih, tidak bersemangat, 

lekas merasa susah walaupun tidak mengeluarkan banyak; 2) hysteria, gangguan ini terjadi 

akibat ketidakmampuan seseorang dalam menghadapi kesulitan, tekanan perasaan, 

kegelisahan, kecemasan, dan pertentangan batin; 3) psychasthenis, yaitu gangguan jiwa yang 

bersiat paksaan, dimana kurangnya kemampuan jiwa untuk tetap dalam integrasi yang normal. 

Diantara bentuk gangguan ini antara lain phobia (ketakutan yang berlebihan), obsesi (dikuasai 

pikiran yang tidak bisa dihindari), dan kompulsi (terpksa melakukan sesuatu); 4) gagap 

berbicara; 5) ngompol; 6) kepribadian psychopath (ketidaksanggupan penyesuaian diri), dan 

; 7) keabnormalan seksua, seperti onani, homoseksual, dan sadisme (Rahayu, 2009). 

 Merujuk kepada hasil American Psychiatric Association (1994) sebagaimana yang dikutip 

oleh Mujib & Mudzakir (2002) terdapat lima belas jenis gangguan mental, yaitu; pertama, 

gangguan yang biasanya pertama kali didiagnosis pada masa bayi, masa kanak-kanak dan masa 

remaja; kedua, delirium, demensia, gangguan amnestik, dan gangguan kognitif lain; ketiga, 

gangguan yang berhubungan dengan zat adiktif; keempat, skizofrenia; kelima, gangguan mood; 

keenam, gangguan kecemasan (anxiety); ketujuh; gangguan smatoform; kedelapan, gangguan 

disosiatif; kesembilan, gangguan sesksual dan identitas jenis; kesepuluh, gangguan makan; 

kesebelas, gangguan tidur; keduabelas, gangguan pengendalian impuls; ketigabelas, gangguan 

kepribadian; keempatbelas, gangguan buatan, dan; kelimabelas, kondisi lain yang mungkin 

menjadi pusat perhatian klinis.    

Kedua, psikopatologi yang bersifat ukhrawi (Rahayu, 2009). Al-Jauziyyah (2021) 

menyebutkan bahwa penyakit mental ukhrawi ini tidak disadari dan tidak dirasakan oleh 

sipenderitanya. Oleh karena itu, bentuk penyakit ini menurutnya jauh lebih berbahaya 

dibanding jenis penyakit penyakit duniawi, karena sipenderitanya tidak menyadari bahwa 

penyakit itu telah menggerogotinya. Dan al-Qur`an adalah penyembuh (therapy) untuk 

penyakit ini. Penyakit mental jenis kedua, disebut dengan penyakit duniawi, dimana penyakit 

ini dirasakan dan menimbulkan sakit seketika, seperti sedih (sadness), gundah, resah (axiety), 

dan marah.  Penyakit mental ini bisa diatasi dengan terapi tabi`iyyah (behavior therapy). Teknik 



Warlan Sukandar, Arif Budiman & Abdul Rashid bin Abdul Aziz 
 

 46 

penyembuhannya dapat dilakukan dengan cara menghilangkan sebab-sebabnya.   

Psikopatologi ukhrawi terjadi akibat terjadinya penyimpangan terhadap norma-norma 

atau nilai-nilai moral, spiritual, dan agama pada diri seseorang (Mujib & Mudzakir, 2002). 

Psikopatologi yang merusak sistem kehidupan spiritualitas dan kegamaan seseorang menurut 

al-Razi (865-962) dalam al-Thib al-Ruhaniyyah, bahwa salah satu bentuk psikopatologi  adalah 

perilaku (akhlak) tercela, sedangkan akhlak yang mahmudah merupakan pengobatan ruhani. 

Hal yang senada juga dikatakan oleh al-Ghazālī (1058-1111), dimana psikopatologi jenis ini 

disebut dengan al-akhlaq al-khabisah, yaitu akhlak yang buruk berupa penyakit hati dan 

penyakit jiwa (Rahayu, 2009).  

Menurut Al-Jauziyyah (2021) menjelaskan bahwa secara umum ada dua bentuk tanda-

tanda seseorang mengalami psikopatologi jenis kedua ini, yaitu hati berpaling dari suplemen 

yang bermanfaat kepada suplemen yang berbahaya dan hati berpaling dari obat-obat yang 

bermanfaat dan berdalih kemudian berpaling kepada penyakit yang lebih berbahaya. Daradjat 

(2002) menjelaskan bahwa seseorang yang mengalami gangguan psikologis ditandai dengan 

sifat-sifat buruk seperti suka riya (pamer), marah tidak terkendali, sering lupa dan lalai, was-

was (obsesi), pesimis dan apatis, tamak, mudah terpedaya oleh dunia (lingkungan), suka meuji 

diri sendiri (`ujub,), dendam, dan dengki. Hasan Muhammad al-Syarkawi mengemukakan 

sembilan wujud akhlak buruk yang merupakan bentuk psikopatologi pada manusi, yaitu  

pamer (riya’), marah (al-ghadhab), lalai dan lupa (al-ghaflah wan nisyah), was-was (al-was-wasah), 

frustrasi (al-ya’s), rakus (tama’), terperdaya (al-ghurur), sombong (al-ujub), dengki dan iri hati (al-

hasd wal hiqd) (Rahayu, 2009).  

Penyebab dari gangguan mental (al-muhlikat) ini menurut al-Ghazali (1058-1111) ada 

delapan penyebab, yaitu; 1) dari syahwat perut dan kelamin, seperti memakan makanan syubhat 

(tidak jelas) atau haram, atau hubungan seks yang dilarang); 2) dari mulut, seperti mengolok-

olok, debat yang tidak bermanfaat, dusta (al-Kadzdzab), adu domba (al-namimah), dan 

meceritakan kejelakan orang lain (al-ghibah/al-fitnah); 3) dari marah (al-ghadab), iri, dan dengki; 

4) dari terlalu cinta dunia (al-wahn); 5) terlau cinta harta dan pelit (al-bukhlu); 6) dari perilaku 

angkuh (al-kibr) dan suka pamer (al-riya`); 7) dari perilaku sobombong (al-takabbur) dan suka 

membanggakan diri (al-`Ujub), dan; 8) menipu (Rahayu, 2009). Sedangkan al-Jauziyyah (2021) 

menjelaskan ada tujuh penyebab gangguan mental ini, yaitu 1) terlalu sering bergaul; 2) 

tenggelam dalam angan-angan; 3) bergantung kepada selain Allah SWT; 4) terlalu banyak 

makan; 5) terlalu banyak tidur; 6) pandangan yang berlebih, dan; 7) terlalu banyak bicara. 

Imam Al-Bukhārī merekam hadis Nabi Muhammad SAW dikutip dari Abu Hurairah 



Warlan Sukandar, Arif Budiman & Abdul Rashid bin Abdul Aziz 
 

 47 

dengan redaksi berikut: 

  .ءًافَشِ هُلَ لَزَنْأَ اَّلإِ ءًادَ هَُّللا لَزَنْأَ امَ« :لَاقَ مََّلسَوَ هِيْلَعَ اللهُا ىَّلصَ ِّيبَِّنلا نِعَ هُنْعَ هَُّللا يَضِرَ ةَرَيْرَهُ يبِأَ نْعَ

“Dari Abī Hurairah r.a dari Nabi SAW bahwa beliau bersabda: Tidaklah Allah menurunkan 
suatu penyakit, melainkan Allah juga menurunkan obatnya.” (HR. Bukhari, no. 5354). 

Riwayat Jābir bin ‘Abdillah juga mnginformasikan dengan poin yang sama yang 

didokumentasikan dalam riwayat Imam Muslim.  

  الله نِذْاِبَِ أرََب ءِاَّدلا ءُاوََد بَیْصُِأ اَذِإَف ءٌاوََد ءِاَد لُِّكلِ
“Setiap penyakit ada obatnya. Apabila obat tersebut sesuai dengan penyakitnya, maka ia akan 
sembuh dengan izin Allah.” (HR. Muslim, no. 2204) 

Muḥammad ‘Abd al-`Azīz al-Khālidī membagi terapi dalam Islam kepada dua bagian, 

yaitu pertama, obat hissi, yaitu obat yeng menyehatkan penyakit fisik seperti air, madu dan 

buah-buahan, dan kedua, terapi ma`nawi, yaitu terapi yang dapat menyembuhkan penyakit 

jiwa (al-ruḥ) dan hati (al-qalb) manusia, seperti do`an dan isi kandungan al-Qur`an. Terapi 

ma`nawi juga dibagi menjadi dua, yaitu terapi tabi`iyyah (behavior therapy), dengan cara 

mendiagnosa sebab-sebabnya dan menghilangkan sebab-sebab itu; dan terapi syar`iyyah, yaitu 

terapi secara psikologis terhadap penyakit yang gejalanya tidak dapat diamati dan tidak dapat 

dirasakan oleh oleh penderitanya dalam kondisi tertentu. Penyembuhannya adalah dengan 

penanaman syari`ah yang datangnya dari Tuhan (Mujib & Mudzakir, 2002). Al-Jauziyyah 

(2021) menyebut terapi itu adalah dengan al-Qur`an.  

Jika dianalisis bentuk psikopatologi yang terkandung dalam surat Yunus ayat 57 dapat 

dikatakan bahwa gangguan mental yang bersifat duniawi dan bersifat ukhrawi. Oleh karena itu, 

terapi untuk mengatasi hal ini juga mengupayakan (memadukan) kedua jenis terapi ini. Terapi 

ukhrawi merupakan petunjuk (al-hudan) dan anugerah (al-wahhab) dari Allah SWT., yang 

berisikan kerangka ideologis dan teologis dari segala psikoterapi. Sedangkan psikoterapi 

duniawi, merupakan hasil upaya (al-ijtihad) manusia, berupa teknik-teknik terapi kejiwaan yang 

berdasarkan metode kemanusiaan (al-insaniyyah) (Mujib & Mudzakir, 2002). 

 

Jenis Psikopatologi Gejala Utama Solusi Qur’ani (QS. Yunus: 57) 

Depresi Kehilangan minat, 
perasaan hampa 

Mau‘izhah memberi motivasi dan 
harapan 

Kecemasan Ketakutan berlebihan, 
gelisah 

Syifā’ membersihkan pikiran negatif 



Warlan Sukandar, Arif Budiman & Abdul Rashid bin Abdul Aziz 
 

 48 

Gangguan Perilaku Agresi, perilaku 
menyimpang 

Hudā mengarahkan perilaku 

Trauma Emosional Luka batin, rasa 
bersalah 

Rahmah memberikan rasa diterima dan 
disayangi 

 

Tabel 1. Analisis Gangguan Psikologis dan Terap Qur`ani 

 

Model Konseling dan Psikoterapi Berbasis Q.S Yunus: 57 

Kandungan surat Yunus ayat 57 menjelaskan empat fungsi al-Qur`an sebagai terapi 

bagi gangguan psikologis., yaitu: 1) al-maw`izah (pengajaran); 2) al-syifa` (penyembuhan); 3) al-

hudan (petunjuk, penyuluhan, bimbingan dan konseling), dan; 4) ar-rahmah (rahmat) 

(Rohmatullah, 2019). Model ini dapat dilihat dari tabel di bawah ini. 

 

Tahap Konsep Qur’ani Tujuan Terapi Teknik 

Edukasi 
Preventif 

al-Maw‘izhah Mengubah pola pikir 
negatif menjadi positif 

Dialog reflektif, 
pembacaan ayat, kisah 
inspiratif 

Penyembuhan 
Emosional 

al-Syifā’ Menghapus luka batin 
dan kecemasan 

Tilawah, dzikir, doa, terapi 
kognitif Islami 

Pengarahan 
Perilaku 

al-Hudā Membentuk perilaku 
sesuai nilai Islam 

Pembiasaan ibadah, 
konseling perilaku 

Pemberian 
Makna Hidup 

al-Rahmah Menumbuhkan rasa 
syukur dan damai 

Latihan syukur, empati, 
aktivitas sosial 

Tabel 2. Model Konseling dan Psikoterapi Surat Yusuf  ayat 57 

Konsep al-maw‘izhah selaras dengan Cognitive Behavioral Therapy (CBT) dalam 

mengubah pola pikir. Konsep al-syifā’ relevan dengan Mindfulness Therapy dalam menenangkan 

pikiran. Konsep al-hudā mirip dengan Behavioral Activation untuk pembentukan kebiasaan 

positif. Dan kosnep al-ahmah sejalan dengan Humanistic Therapy yang menekankan empati dan 

penerimaan. Terapi Qur`ani yang terkandun dalam ayat ini begitu komplek, mencakup terpi 

koginitif (conitive therapy), terapi afektif (emotive therapy), terapi perilaku (behavior therapy), dan 

terapi peneguhan (Irmawati et al., 2020). Dan jika dianalisis dari perspektif fungsi bimbingand 

an konseling, ayat ini mengandung fungsi pencegahan (al-maw`izhah), fungsi penyembuhan 

(al-syifa`), fungsi pemeliharaan (al-hudan), dan fungsi pengembangan (al-rahmah). Dengan 

demikian, model konseling dan psikoterapi yang terkandung dalam surat Yunus ayat 57 



Warlan Sukandar, Arif Budiman & Abdul Rashid bin Abdul Aziz 
 

 49 

dimulai dari tahap yang paling bawah sekali yaitu pencegahan (al-maw`izhah) kepada tahap 

pengembangan (al-rahmah). 

Pada tahap edukasi preventif (al-Maw‘izhah), konselor memberikan pembinaan akidah 

dan moral, mengajak klien memahami hikmah hidup (Kurniawan, 2025). Pada tahap 

peneymbuhan emosional (al-Syifā’) Menggunakan tilawah, dzikir, doa, dan terapi kognitif 

Islami untuk menghapus pikiran negatif. Tahap pengarahan perilaku (al-Hudā). Membimbing 

klien menginternalisasi nilai-nilai Islam dalam kebiasaan dan interaksi sosial. Dan tahap 

pemberian maknak hidup (al-Rahmah) menumbuhkan kesadaran akan kasih sayang Allah 

SWT., dan menguatkan hubungan sosial yang positif. 

 
Diagram 2. Model Konseling dan Psikoterapi Qur`ani (QS. Yunus: 57) 

Penelitian ini mengungkapkan bahwa Q.S. Yunus ayat 57 memiliki signifikansi yang 

mendalam sebagai model konseling dan psikoterapi Islami. Ayat ini memuat empat fungsi 

utama Al-Qur’an. Pertama, Al-Qur’an sebagai pengajaran (al-mau‘iẓah). Fungsi ini berperan 

sebagai edukasi preventif yang menanamkan nilai-nilai moral dan spiritual sebelum individu 

jatuh ke dalam perilaku yang menyimpang atau gangguan mental. Temuan ini sejalan dengan 

pendekatan Cognitive Behavioral Therapy (CBT) yang memfokuskan pada restrukturisasi pola 

pikir dan penanaman keyakinan yang adaptif (Padmi, 2017). Dalam konteks Islami, 

pengajaran Al-Qur’an tidak sekadar kognitif, tetapi menyentuh dimensi afektif dan spiritual, 

sehingga memiliki daya preventif terhadap munculnya psikopatologi sejak dini. Kedua, Al-

Qur’an sebagai penyembuhan (al-syifā’). Fungsi ini menggambarkan Al-Qur’an sebagai obat 

yang menyembuhkan penyakit hati, seperti syirik, kufur, hasad, dan was-was. Konsep ini 

relevan dengan Mindfulness-Based Therapy yang menenangkan batin melalui kesadaran penuh. 

Temuan ini diperkuat oleh penelitian yang dilakukan oleh Rizaldo (2024) dimana Mindfulness-



Warlan Sukandar, Arif Budiman & Abdul Rashid bin Abdul Aziz 
 

 50 

Based Therapy berpengaruh terhadap penurunan depresi pasien. Namun, dalam Al-Qur’an, 

kesadaran ini diarahkan kepada Allah (dzikrullah) sehingga efek penyembuhannya mencakup 

aspek spiritual. Al-Jauziyyah (2021) membedakan antara penyakit mental duniawi dan 

ukhrawi, di mana Al-Qur’an dapat menjadi terapi utama bagi keduanya melalui penyucian hati 

(tazkiyatun nafs). 

Ketiga, al-huda (petunjuk). Fungsi al-huda, adalah panduan hidup yang membimbing 

manusia dari keyakinan yang keliru menuju kebenaran. Dalam perspektif konseling, al-hudan 

ekuivalen dengan behavioral activation, yakni mendorong klien menginternalisasi perilaku positif 

secara konsisten (Zakiah, 2019). Temuan penelitian ini menunjukkan bahwa al-huda tidak 

hanya memberikan arah perilaku, tetapi juga memberikan filter moral terhadap pilihan hidup. 

Hal ini sejalan dengan pendapat Abdullah & Basrori (2025) yang menegaskan bahwa 

kelapangan dada (insyirah al-ṣadr) adalah tanda hadirnya hidayah, sedangkan penyempitan dada 

menunjukkan penolakan terhadap kebenaran. Dengan demikian, al-hudan dapat dipandang 

sebagai intervensi pemeliharaan mental-spiritual yang berkelanjutan. Keempat,  Al-Qur’an 

sebagai Rahmat (al-raḥmah). Fungsi al-rahmah, adalah manifestasi kasih sayang Allah kepada 

orang beriman, yang membuahkan kehidupan sosial penuh kerja sama, keadilan, dan saling. 

Dalam model terapi, al-rahmah sejalan dengan Humanistic Therapy yang menekankan empati, 

penerimaan, dan aktualisasi diri (Rogers, 1995), namun dalam Islam, aktualisasi ini dikaitkan 

dengan kedekatan kepada Allah dan kontribusi sosial. Penelitian ini memperlihatkan bahwa 

al-rahmah merupakan tahap pengembangan dalam konseling Qur’ani, di mana klien tidak 

hanya pulih secara mental tetapi juga berkembang menjadi pribadi yang memberi manfaat 

bagi lingkungan. 

Keempat fungsi ini saling melengkapi dalam membangun kesehatan mental dan 

spiritual individu, yang jika diintegrasikan akan membentuk kerangka konseling yang 

komprehensif. Seluruh fungsi ini jika diintegrasikan membentuk tahapan konseling yang 

berkesinambungan: fungsi pencegahan (al-mau`izhah), mengedukasi nilai dan moral sebagai 

benteng awal; fungsi penyembuhan (al-syifa`), yaitu menghapus gangguan; fungsi 

pemeliharaan (al-hudan), yaitu dengan cara membimbing perilaku positif secara konsisten, dan; 

fungsi pengembangan (al-rahmah) dengan cara membangun pribadi yang berkontribusi pada 

kebaikan sosial. Kerangka ini mendukung temuan Rohmatullah (2019) bahwa Q.S. Yunus: 57 

dapat menjadi fondasi model konseling Islami yang memadukan terapi kognitif, afektif, 

perilaku, dan eksistensial. Selain itu, pendekatan ini bersifat holistik, menggabungkan terapi 

duniawi (al-insaniyyah) dan ukhrawi (al-wahhabiyyah) sebagaimana diuraikan oleh Mujib & 



Warlan Sukandar, Arif Budiman & Abdul Rashid bin Abdul Aziz 
 

 51 

Mudzakir (2002). 

Temuan penelitian ini relevan untuk menangani dua kategori psikopatologi; 1) 

spikopatologi duniawi, seperti kecemasan, depresi, phobia, atau obsesi-kompulsif, yang dapat 

diintervensi melalui al-mau‘izhah (reframing kognitif), al-syifa’ (mindfulness Islami), dan al-hudan 

(pembentukan perilaku); 2) psikopatologi ukhrawi, seperti riya’, dengki, ghurur, dan cinta 

dunia berlebihan, yang memerlukan intervensi tazkiyatun nafs melalui al-syifā’ dan al-raḥmah. 

Hal ini sejalan dengan konsep Al-Ghazali (1058–1111) bahwa penyakit hati adalah bentuk 

gangguan yang paling berbahaya karena tidak disadari oleh penderitanya, dan obatnya adalah 

ilmu dan amal yang bersumber dari wahyu (Al-Ghazali, 1988). 

Bagi praktisi konseling Islam, model ini memberikan pedoman aplikatif sesuai dengan 

fungsi konseling itu sendiri. Konselor dan terapis dapat mengamalkan model ini dari tahap 

yang paling awal, yaitu tahap preventif. Namun, apabila gangguan psikologis itu telah terjadi, 

maka konselor dan terapis dapat melanjutkan ke tahap berikut, yaitu tahap kuratif, 

pengentasan permasalahan. Masalah yang telah diatasi perlu untu dipelihara agar tidak 

kembali kepada gangguan  mental yang sama, inilah yang lakukan pada tahap pemeliharan. 

Dan potensi-potensi yang hidup dan tercipta pada diri klien perlu dilanjutkan kepada tahap 

pengembangan, dimana manusia akan mencapai kebahagiaan (happiness) baik di dunia maupun 

akhirat. Inilah tujuan hakiki dari konseling dan psikoterapi Islam. Dengan demikian, Q.S. 

Yunus: 57 bukan sekadar teks religius, tetapi merupakan pedoman sistematis yang dapat 

diaplikasikan dalam terapi modern, dengan keunggulan tambahan yaitu dimensi spiritual-

transendennya. 

Kesimpulan 

Penelitian ini menunjukkan bahwa Surat Yunus ayat 57 mengandung empat fungsi 

utama Al-Qur’an yang relevan untuk penanganan psikopatologi, yaitu al-Mau‘izhah 

(pengajaran) sebagai upaya pencegahan, al-Syifā’ (penyembuhan) sebagai intervensi kuratif, al-

Hudā (petunjuk) sebagai pemeliharaan dan pengarahan perilaku, serta al-Rahmah (rahmat) 

sebagai penguatan dan pengembangan spiritual. Keempat fungsi ini dapat diintegrasikan 

menjadi model konseling dan psikoterapi Qur’ani yang holistik, memadukan aspek edukatif, 

kognitif, afektif, dan perilaku, serta menggabungkan nilai-nilai Islam dengan prinsip 

psikoterapi modern. Model ini efektif dalam menangani gangguan mental baik yang bersifat 

duniawi (seperti kecemasan, depresi, dan fobia) maupun ukhrawi (penyakit hati seperti riya, 

dengki, dan kesombongan). 

Bagi praktisi konseling dan psikoterapi Islam disarankan agar dalam praktek konseling 



Warlan Sukandar, Arif Budiman & Abdul Rashid bin Abdul Aziz 
 

 52 

dan psikoterapinya supaya mempertimbangkan dimensi agama, yaitu al-Qur`an ke dalam 

layanan konseling secara sistematis agar penanganan klien lebih komprehensif, terutama 

untuk klien yang beragama Islam. Bagi lembaga pendidikan disarankan untuk mengajarkan 

konsep terapi Qur’ani kepada calon konselor, guru, dan pendidik agar mampu 

mengaplikasikannya dalam pembinaan peserta didik. Dan bagi para peneliti selanjutnya 

supaya dapat melanjutkan studi ini lebih lanjut untuk menguji efektivitas model ini pada 

berbagai konteks kasus psikologis. 

Selain itu, kepada Kementerian Agama diharapkan memasukkan konsep konseling 

Qur’ani berbasis Surat Yunus ayat 57 ke dalam kurikulum pendidikan Islam dan pelatihan 

konselor. Rekomendasi kepada Lembaga Layanan Kesehatan Mental Islam agar dapat 

menjadikan model ini sebagai pedoman intervensi yang menggabungkan psikoterapi modern 

dan nilai-nilai wahyu. Demikian juga, kepada organisasi kemasyarakatn dan keagamaan, 

kiranya dapat  memanfaatkan model ini dalam program pembinaan moral-spiritual 

masyarakat untuk mencegah dan mengatasi masalah kesehatan mental. 

Daftar Pustaka 

Abdullah, & Basrori. (2025). Perbandingan Semantik Ṣadr, Qalb, Dan Lubb Dalam Al-

Qur’an. Jurnal Ilmiah Nusantara (JINU), 2(4), 47–63.  

Adz-Dzakiey, H. B. (2002). Konseling dan Psikoterapi Islam. Fajar Pustaka Baru. 

Al-Ghazali, I. (1988). Ihya Ulumuddin : Jiwa Agama Jilid 4 (I. Yakub (ed.); Ke-1). Victory Ajensi. 

Al-Jauziyyah, I. Q. (2021). Thibbul Qulub (A. Zirzis (ed.); Terjemah). Pustaka Al-Kautsar. 

Al-Qurthubi, I. (2007). Tafsir al-Qurthubi Jilid 8 (M. B. Mukti (ed.); Terjemah). Pustaka Azzam. 

Andini, M., Aprilia, D., & Distina, P. P. (2021). Kontribusi Psikoterapi Islam bagi Kesehatan 

Mental. PSYCHOSOPHIA : Journal of Psychology, Religion and Humanity, 3(2), 165–186.  

Aprilia, L., Saputra, H., & Harahap, E. K. (2023). Penerapan Layanan Bimbingan Konseling 

Islam dalam Al-Qur`an Surat Yunus Ayat 57. AL-Furqan : Jurnal Agama, Sosial, Dan 

Budaya, 2(4), 112–122. 

Ardani, T. A. (2008). Psikiatri Islam (Ed. 1). UIN-Malang Press. 

Ath-Thabari, M. ibnu J. (2007). Tafsîr ath-Thabari (al-Tabari) Jami’ al-Bayan ‘an Ta’wîl Ayi al-

Qur’an (Terjemah J). Pustaka Azzam. 

Chaplin, J. . (2014). Kamus Lengkap Psikologi (Ed. 1). Rajawali Pers. 

Che Wan Mohd Rozali, W. N. A., Ishak, I., Mat Ludin, A. F., Ibrahim, F. W., Abd Warif, N. 

M., & Che Roos, N. A. (2022). The Impact of Listening to, Reciting, or Memorizing 

the Quran on Physical and Mental Health of Muslims: Evidence From Systematic 



Warlan Sukandar, Arif Budiman & Abdul Rashid bin Abdul Aziz 
 

 53 

Review. International Journal of Public Health, Volume 67-2022.  

Cucchi, A. (2022). Integrating Cognitive Behavioural and Islamic Principles in Psychology 

and  Psychotherapy: A Narrative Review. Journal of Religion and Health, 61(6), 4849–4870.  

Daradjat, Z. (2002). Psikoterapi Islami. Bulan Bintang. 

Duriana, & Lihi, A. (2015). Qalbu dalam Pandangan Al-Ghazali. Mediasi, 9(2), 28–45. 

Fadli, F. (2019). Bunga Rampai: Apa Itu Psikopatologi? (Rangkaian Catatan Ringkas Tentang 

Gangguan Jiwa) (S. Maryam & F. Fadli (eds.)). UNIMAL PRESS. 

Fitrikasari, A., & Kartikasari, L. (2022). Buku Ajar Skizofrenia. UNDIP Press Semarang. 

Frager, R. (2014). Psikologi Sufi. Zaman. 

Hamjah, S. H. (2016). Pendekatan Kaunseling Spiritual Menurut Al-Ghazali (Pertama). Dewan 

Bahasa dan Pustaka. 

Hamka. (2001). Tafisr Al-Azhar Jilid 5 (Edisi Lux). Pustaka Nasional PTE LTD. 

Irmawati, Hadju, V., Syamsuddin, S., & Arundhana, A. I. (2020). The effect of listening to 

the recitation of Qur’an (Murottal Ar-Rahman surah) on the level of anxiety of pregnant 

women in Siti Fatimah maternal and child hospital. Enfermería Clínica, 30, 238–242.  

Kementerian Agama RI. (2011). Al-Qur`an dan Tafsirnya Jilid 4 Juz 10-11-12 (Edisi yang). 

Widya Cahaya. 

Kurniawan, R. (2025). Islamic Expressive Writing for Psychological Healing. Islamic Guidance 

and Counseling Journal, 8(1), 1–16. 

Maulida, T. (2022). Hubungan Romantis pada Individu dengan Gangguan Kepribadian 

Narsistik. In C. Suryaningrum (Ed.), MENUJU SEHAT MENTAL : Mengenal Gangguan 

Psikologis (pp. 223–234). Forum Psychology. 

Moulaei, K., Haghdoost, A.-A., Bahaadinbeigy, K., & Dinari, F. (2023). The effect of the 

holy Quran recitation and listening on anxiety, stress, and depression: A scoping review 

on outcomes. Health Science Reports, 6(12), e1751.  

Mujib, A., & Mudzakir, J. (2002). Nuansa-Nuansa Psikologi Islam (Kedua). Rajawali Pers. 

Nasir, A., & Muhith, A. (2011). Dasar-Dasar Keperawatan Jiwa (Pengantar dan Teori) (S. Carolina 

(ed.)). Salemba Medika. 

Nurusshobah, & Fitra, A. A. (2025). Kesehatan Mental dan Spiritualitas : Bagaimana Konsep 

Al-Qur ’ an Menghadapi Krisis Psikologis Era Kontemporer ? Al-Fahmu: Jurnal Ilmu Al-

Qur’an Dan Tafsir, 4(1), 115–130.  

Padmi, N. M. D. (2017). Pengaruh Konseling Kognitif Behavioral Model Aaron Beck dengan 

Strategi Manajemen Diri Terhadap Self Autonomy Ditinjau dari Urutan Kelahiran 



Warlan Sukandar, Arif Budiman & Abdul Rashid bin Abdul Aziz 
 

 54 

Siswa Melalui Lesson Study. Jurnal Ilmiah Pendidikan Dan Pembelajaran, 1(2), 164–175.  

Rahayu, I. T. (2009). Psikoterapi Persepktif Islam & Psikologi Kontemporer (Ed. 1). UIN Malang 

Press. 

Rahmi, H. A., Shofiah, V., & Rajab, K. (2025). Kesehatan Mental dan Psikoterapi: Perspektif 

Psikologi Islam. Jurnal Islamika: Islamic Studies Journal, 8(1), 35–45.  

Rizaldo, P. S. (2024). Mindfulness-Based Cognitive Therapy (MBCT) Meningkatkan Regulasi Emosi 

untuk Menunrunkan Depresi. Universitas Muhammadiyah Malang. 

Rohmatullah. (2019). Syifa` dalam Al-Qur`an (Studi Komparatif Penfsiran M. Quraish Shihab, 

Fakhrudin Al-Razi dan Ibnu Katsir). Institut Agama Islam Negeri (IAIN) Curup. 

Syaikh, A. bin M. bin A. A. (2008). Tafsir Ibnu Katsir Jilid 4 (A. Ghoffar (ed.); Terjemahan). 

Pustaka Imam Asy-Syafi`i. 

Tasmara, T. (2001). Kecerdasan Ruhaniah (Transcedental Intelligence) (S. Riyanto & Arifin (eds.); 

Ke-4). Gema Insani. 

Uswatunnisa, & Alviana, N. (2024). Peran Agama Islam dalam Praktik Bimbingan dan 

Konseling. Al-Furqan : Jurnal Agama, Sosial, Dan Budaya, 3(6), 2618–2639. 

Vitoasmara, K., Hidayah, F. V., Purnamasari, N. I., Aprillia, R. Y., & A, L. D. D. (2024). 

Gangguan Mental Mental Disorders). Student Research Journal, 2(3), 57–68.  

Walida, D. T. (2025). Al-Qur ’ an dan Psikologi : Pendekatan Spiritual Dalam Kesehatan 

Mental. ULIL ALBAB : Jurnal IlmiahMultidisiplin, 4(2), 831–850.  

Yusuf, S. (2018). Kesehatan Mental Perspektif Psikologis dan Agama (E. Kuswandi (ed.); Ed. 1). 

Remaja Rosdakarya. 

Zakiah, E. (2019). Behavioral Activation (BA) untuk Menurunkan Gangguan Depresi pada 

Mahasiswa Universitas Negeri Jakarta. Jurnal Penelitian Dan Pengukuran Psikologi, 8(2), 

100–104.  

 

 


