Takwil: Journal of Quran and Hadith Studies
Volume 3 No 2 (2024) 37-54
https://ejournal.iainketinci.ac.id/index.php/takwil /index

Qur’anic Counseling and Psychotherapy: Psychopathological
Insights from Surah Yunus Verse 57

Warlan Sukandar', Arif Budiman?, Abdul Rashid bin Abdul Aziz®
"Universitas Adzkia (UA), Indonesia
*Universitas Islam Negeri (UIN) Jurai Siwo Lampung, Indonesia
Universiti Sains Islam Malaysia (USIM), Malaysia

1warlansukandar(@adzkia.ac.id , 2;1rifbudirnan(@‘metr()univ.ac.id . *rashid@usim.edu.my

Abstract: This study aims to develop a Qur'an-based counseling and psychotherapy model, focusing on the analysis
of psychopathology found in Surah Yunus, verse 57. The research employs a qualitative approach using thematic exegesis
(mandhn ') to uncover the deep meaning of the verse and its relevance to modern psychopathology concepts. Data were
collected through a literature review involving classical tafsir, contemporary tafsir, and clinical psychology literature, and
then analyzed hermeneutically to identify corvelations between the Qur'anic message and therapeutic strategies. The
findings indicate that Surab Yunus, verse 57 provides a _four-dimensional framework for psychological healing: the
edncative-preventive dimension (al-maw‘izhab), the curative dimension (al-shifa’), the cognitive-preservative dimension
(al-budd), and the affective-spiritual development dimension (al-rabmah). These four dimensions can be adapted into a
Quranic counseling model that emphasizes a balance between religious fnowledge, self-understanding, cognitive
restructuring, and spiritual strengthening. The implications of this model offer an alternative integrative approach that
combines modern psychological principles with Islamic values for addressing mental disorders, particularly those related
to anxiety, depression, and loss of life meaning. This study recommends the implementation of the Qur'anic connseling
model based on Surah Yunus, verse 57 in Islamic mental bealth service settings as a holistic and transformative
intervention strategy.

Keywords: Qur'anic Counseling; Islamic Psychotherapy, Psychopathology; Surah Yunus VVerse 57; Mental Health

Abstrak: Penclitian ini bertujuan untuk mengembangkan model konseling dan psikoterapi berbasis Al-Qur'an
dengan fokus pada analisis psikopatologi yang terdapat dalam Surat Yunus ayat 57. Pendekatan penelitian ini
menggunakan metode kualitatif dengan analisis tafsir tematik (mandbn i) untuk mengungkap makna mendalam ayat
serta relevansinya terhadap konsep psikopatologi modern. Data dikenmpullean melalui studi literatur yang melibatkan
tafsir klasik, tafsir kontemporer, dan literatur psikologi klinis, kemudian dianalisis secara hermenentis untuk
menemukan korelasi antara pesan Al-Qur'an dan strategi terapeutik. Hasil penelitian menunjukkan babwa Surat
Yunus ayat 57 memberikan kerangka empat dimensi penyembuban psikologis, yaitu dimensi edukatif-preventif (al-
maw'izhab), dimensi furatif (al-syifa’), dimensi kognitif-perservatif (al-huda), dan dimensi afektif-spiritnal
development (al-rabmab). Keempat dimensi ini dapat diadaptasi menjadi model konseling Qur'ani yang menekankan
keseimbangan antara pengetabuan agama, pemabaman diri, restrukturisasi kognitif, dan penguatan spiritual.
Implikasi dari model ini memberikan alternatif pendekatan integratif yang memadukan prinsip-prinsip psikologi
modern dengan nilai-nilai Islam untnk penanganan ganggnan mental, khususnya yang berkaitan dengan kecemasan,
deprest, dan kebilangan makna bidup. Penelitian ini merekomendasikan penerapan model konseling Qur'ani berbasis
Surat Yunus ayat 57 dalam setting layanan kesehatan mental Islami sebagai strategi intervensi yang holistik dan
transformatif.

Kata kunci: Konseling Qur'ani; Isikoterapi Islam; Psikopatologi; Surat Yunus ayat 57; Kesehatan Mental

Pendahuluan

Fenomena meningkatnya gangguan mental menjadi tantangan serius di era modern.
Data WHO (2023) menunjukkan bahwa satu dari delapan orang di dunia mengalami
gangguan mental, terutama depresi, kecemasan, trauma psikologis, dan krisis makna hidup.
Di Indonesia, prevalensi gangguan mental juga terus meningkat seiring tekanan sosial,
ckonomi, dan budaya yang kompleks. Kondisi ini menegaskan bahwa masalah kesehatan

mental tidak hanya bersifat medis, tetapi juga berkaitan dengan dimensi spiritual dan

37


mailto:warlansukandar@adzkia.ac.id
mailto:arifbudiman@metrouniv.ac.id
mailto:rashid@usim.edu.my

Warlan Sukandar, Arif Budiman & Abdul Rashid bin Abdul Aziz

cksistensial. Oleh karena itu, dibutuhkan pendekatan terapi yang holistik, yang mampu
mengintegrasikan aspek psikologis, sosial, dan spiritual untuk menjawab kebutuhan pasien
secara lebih menyeluruh (Vitoasmara et al., 2024; Cucchi, 2022).).

Kajian psikologi modern telah menawarkan (Moulaei et al., 2023; Andini et al., 2021)
berbagai model terapi, mulai dari Cognitive Behavioral Therapy (CBT), Mindfulness-Based Therapy,
hingga Humanistic Therapy, yang terbukti efektif mengurangi gejala psikologis tertentu.
Namun, dalam konteks masyarakat Muslim, dimensi religius dan spiritual sering kali menjadi
kebutuhan esensial yang tidak sepenuhnya diakomodasi oleh pendekatan psikologi Barat.
Beberapa penelitian mutakhir menunjukkan bahwa integrasi nilai Islam dalam konseling
dapat memperkuat efek terapi, misalnya melalui praktik dzikir, tilawah, dan doa (Moulaei et
al., 2023; Andini et al., 2021). Meski demikian, kajian yang secara khusus menempatkan Al-
Qur’an sebagai kerangka konseptual psikoterapi masih terbatas dan cenderung bersifat
fragmentaris (Walida, 2025).

Sejauh ini, penelitian terkait konseling Islami lebih banyak berfokus pada aplikasi
umum prinsip agama dalam praktik terapi, seperti konseling berbasis akhlak, zazkziyah al-nafs,
atau terapi dzikir (Nurusshobah & Fitra, 2025). Sementara itu, kajian yang secara sistematis
menggali potensi ayat-ayat Al-Qur’an sebagai landasan model psikoterapi yang komprehensif
masih jarang dilakukan. Khususnya, Surah Yunus ayat 57 yang secara eksplisit menyebut
empat fungsi Al-Qur'an (almawizhab, al-syifa’, al-buda, dan al-rabmah) belum banyak dikaji
secara integratif dalam konteks konseling dan psikoterapi Islam. Padahal, ayat ini menyimpan
potensi besar sebagai kerangka konseptual untuk menjawab problematika psikopatologi baik
duniawi (depresi, kecemasan, trauma) maupun ukhrawi (penyakit hati, riya’, hasad, dan cinta
dunia berlebihan) (Nasir & Mubhith, 2011).

Berdasarkan fakta-fakta di atas, penelitian ini bertujuan untuk mengembangkan model
konseling dan psikoterapi berbasis Al-Qur’an dengan menelaah psikopatologi dalam Surah
Yunus ayat 57. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi
pustaka (/brary research). Sumber data utama meliputi sumber primer yaitu Al-Qur’an,
khususnya Surat Yunus ayat 57. Sedangkan sumber sekunder yaitu Tafsir klasik (Tafsir At-
Tabari, Tafsir al-Qurtubi, dan Tafsir Ibnu Kasir), tafsir kontemporer (Tafsir Kementerian
Agama Republik Indonesia), literatur psikologi Islam, dan teori psikoterapi modern. Analisis
kajian yang digunakan adalah analisis tafsir tematik (mauda'i), pendekatan psikologi Islami,
dan integratif-kualitatif. Empat langkah ditempuh dalam kajian ini untuk mencapai tujuan

kajian, yaitu mengidentifikasi kata kunci (wau ‘izhab, syifa’, huda, rabmab), menafsirkan makna

38



Warlan Sukandar, Arif Budiman & Abdul Rashid bin Abdul Aziz

kata kunci berdasarkan literatur tafsir, mengaitkan hasil tafsir dengan konsep psikopatologi
dalam psikologi modern, dan merumuskan model konseling dan psikoterapi berbasis ayat
tersebut. Dengan demikian, penelitian ini diharapkan mampu mengisi gap riset dengan
menawarkan kerangka terapi Qur’ani yang bersifat holistik, integratif, dan aplikatif bagi
pengembangan layanan kesehatan yang tidak hanya fokus pada aspek klinis tetapi juga
mempertimbangkan dimensi spiritual serta nilai-nilai budaya sekaligus memperlihatkan

kebaruan (novelty) dalam integrasi studi tafsir dengan psikoterapi modern.

HASIL & PEMBAHASAN
Penafsiran Ulama Tafsir dalam Surat Yunus (10) ayat 57

Sebelum merumuskan model konseling dan psikoterapi Islami, diperlukan dasar
teologis yang kokoh agar pendekatan ini tidak sekadar bersifat praktis, tetapi juga memiliki
legitimasi normatif dalam ajaran Islam. Al-Qur’an sendiri secara eksplisit menyebut fungsi-
fungsi penyembuhan jiwa yang berkaitan dengan aspek psikologis manusia. Salah satu ayat
yang paling komprehensif dalam konteks ini adalah Surah Yunus ayat 57, yang menegaskan
empat fungsi utama Al-Qur’an: al-wawzZah (pengajaran), al-syifa’ (penyembuhan), al-huda
(petunjuk), dan al-rahmah (rahmat). Keempat konsep ini memberikan fondasi konseptual
yang sangat relevan dengan prinsip konseling modern. Jika dianalisis secara lebih mendalam,
fungsi penembuhan ini beririsan dengan psikopatologi kontemporer, schingga penting
untuk meninjau terlebih dahulu bagaimana para mufasir klasik dan kontemporer memahami
ayat ini, sehingga dapat ditemukan pijakan epistemologis bagi pengembangan model

konseling Qur’ani.

Allah SWT berfirman :
oV Gt sall 42355 3 5 H3dtall 8 Wl a5 0% (s Aae 5l 8 (1 L
“Wahai manusia! Sunggub, telah datang kepadamu pelajaran (Al-Qur'an) dari Tubanmn, penyenmbub bagi
penyakit yang ada dalam dada dan petunjuk serta rabmat bagi orang yang beriman” (QS. Yunus (10):

57).

Surat ini diturunkan di Mekah oleh sebab itu ayat ini disebut dengan ayat Makkziyyah.
Dalam Tafsir al-Azghar, Hamka (2001) menerangkan bahwa isi surat ini membahas pokok-
pokok ajaran iman, keyakinan kepada Allah, serta kepercayaan bahwa Allah SWT., mengutus
para Rasulullah SAW., untuk membimbing manusia keluar dari kehidupan jahiliyah menuju

Islam, dari keterbelengguan hidup yang tak berujung menuju kebebasan sejati. Surat ini juga

39



Warlan Sukandar, Arif Budiman & Abdul Rashid bin Abdul Aziz

menegaskan keyakinan bahwa kehidupan saat ini bukanlah akhir, melainkan akan ada
kehidupan lain yang lebih abadi dan penuh ketenteraman (Aprilia et al., 2023).

Para ulama tafsir mempunyai persamaan pendapat bahwa ayat ini menegaskan ada
empat fungsi al-Qur'an, yaitu 1) pengajaran (al-maw izhah), 2) obat/terapi (asy-syifa), 3)
petunjuk (al-budan), dan rahmat (alrahmah). Keempat fungsi al-Qur’an itu akan dijelaskan
dalam huraian berikut ini.

Menurut Ath-Thabari (2007) a/-Maw izhah merupakan peringatan yang mengingatkan
manusia akan hukum Allah SWT., dan membuat takut terhadap ancaman Allah SWT.
Menurut Al-Qurthubi (2007) a/-Maw izhah atau nasehat al-Qur’an ditujukan kepada kaum
Quraisy. Dalam al-Qur an itu terdapat pelajaran, nasehat dan hikmah. Tujuan nasehat dalam
perkataan a/-Maw izah ita menurut Syaikh (2008) dalam kitab Ibnu Katsir adalah untuk
pencegah kekejian. Sedangkan Kementerian Agama RI (2011) dalam Tafist Agama dan
Terjemahannya menafsirkan a/-Maw izhah sebagai bentuk pelajaran dari Allah SWT., kepada
seluruh manusia agar mereka mencintai yang hak dan benar, serta menjauhi perbuatan yang
batil dan jahat. Pelajaran ini menurutnya harus betul-betul dapat terwujud dalam perbuatan
mereka.

Berdasarkan berbagai penafsiran para ulama, dapat disimpulkan bahwa a/-Maw “izhab
adalah peringatan atau nasihat dari Allah SWT., yang memuat pelajaran berharga, hikmah
mendalam, serta pengingat akan hukum-hukum-Nya. Nasihat ini ditujukan kepada seluruh
manusia dengan tujuan menumbuhkan kecintaan kepada kebenaran, keimanan, dan nilai-nilai
yang lurus, sekaligus menjauhkan diri dari kebatilan dan kemungkaran. A~Mauizhah berperan
sebagai bimbingan moral dan spiritual untuk mencegah segala bentuk perbuatan keji, serta
mendorong setiap individu agar mengimplementasikan nilai-nilai kebenaran tersebut dalam
tindakan, sikap, dan perilaku nyata dalam kehidupan sehari-hari.

Kata a/-Syifa* dalam ayat ini menurut Ath-Thabari (2007), adalah obat atau terapi dari
penyakit-penyakit yang ada di dalam dada. Al-Qurthubi (2007) dalam Tafsir al-Qurthubi
menafsirkan kata a/-Syifa” sebagai penyembuh dari penyakit-penyakit yang berada di dada.
Dalam Tafsir Ibnu Katsir kata a/-Syifa" di tafsirkan sebagai penyembuh bagi penyakit-penyakit
yang berada dalam dada. Maksudnya adalah penyembuh dari kesamaran-kesamaran dan
keraguan-keraguan, yaitu menghilangkan kekejian dan kotoran yang ada di dalamnya (Syaikh,
2008). Sedangkan dalam Tafsir Kementerian Agama menafsirkan a/-Syifa’, yaitu penyembuh
bagi penyakit yang bersarang di dalam dada manusia, seperti penyeki syirik, kufur dan

munafik, termasuk pula semua penyakit jiwa manusia seperti putus harapan, lemah pendirian,

40



Warlan Sukandar, Arif Budiman & Abdul Rashid bin Abdul Aziz

memperturutkan hawa nafsu, menyembunyikan rasa hasad dan dengki terhadap manusia,
perasaan takut dan pengecut, mencintai kebatilan dan kejahatan, serta membenci kebenaran
dan keadilan (Kementerian Agama RI, 2011).

Al-Sadr merupakan salah satu dari empat unjur jiwa manusia selain a/-Fu ' ad, al-Hawa
dan a/-Nafs yang mempengaruhi hati (a/-Qalb). Dalam bahasa Arab, a/-Shadr berarti dada. Al-
Shadr juga disebut dengan hati terluar karena terletak antara hati dan diri rendah hawa nafsu
(Frager, 2014). AlShadr merupakan potensi hati (@/-Qalb) yang berfungsi emosional
sepertimarah, benci, cinta, indah dan afektif (Duriana & Lihi, 2015). A/~Shadr adalah tempat
dimana hati dan nafsu bertemu, serta tempat bagi akal. Dengan demikian, a/-shadrjadi tempat
melakukan musyawarah bagi raja dan para pembesar sebuah kerajaan hati. Manurut Tasmara
(2001) al-Shadr merupakan tempat bisikan-bisikan yang diembuskan oleh setan, baik dalam
bentuk wujud jin maupun manusia. disanalah tempat berkecamuknya pertempuran antara
yang benar (a/-Haq) dengan yang buruk (a/-Bathil), tempat seseorang berserah diri atau
mendongakkan kepala menantang Tuhan. A/-Shadr mempunyai mempunyai potensi besar
untuk menyimpan hasrat, kemauan (wz/-ingness) niat kebenaran, dan keberanian yang sama
besarnya dengan kemampuannya untuk menerima kejahatan dan kemunafikan. Di dalam
dada ini pula tersimpan rasa cemas dan takut.

Dalam kajian tematik ayat-ayat al-Qur’an, a/-shadr (dada) memiliki tiga makna utama:
1) sebagai simbol kondisi batin, seperti pada Q.S. al-Insyirah: 1 dan Q.S. Thaha: 25; 2) sebagai
tempat masuknya bisikan atau waswas, sebagaimana dalam Q.S. an-Nas: 5 dan Q.S. al-Baqarah:
10, dan ; 3) sebagai lambang penyempitan dan rasa takut, sebagaimana terdapat pada Q.S. al-
Anam: 125, Q.S. al-Araf: 2, dan Q.S. al-Kahf: 6. Khusus pada Q.S. al-Kahf: 6, meskipun kata
al-shadr tidak disebutkan secara langsung, konsep kegelisahan batin dan penyempitan ruhani
sangat erat kaitannya dengan makna tersebut (Abdullah & Basrori, 2025).

Menurut Abdullah & Basrori (2025), al-Shadr (dada) memiliki keterkaitan yang kuat
dengan konsep al-hidayah (petunjuk), iman, waswas (bisikan kejahatan), dan kekufuran. Saat
al-shadr dilapangkan, ia selaras dengan hadirnya hidayah, sehingga menjadi wadah yang siap
menerima keimanan secara tulus. Sebaliknya, ketika a/-shadr mengalami penyempitan, hal itu
menunjukkan penolakan terhadap kebenaran dan munculnya keterasingan spiritual, yang
menjerumuskan seseorang pada kegelisahan batin yang mendalam. Dengan demikian, a/-shadr
(dada) sebagai mana disebutkan dalam al-Qur’an berfungsi sebagai penerima hidayah atau
penolak kebenaran, medan pertarungan spiritual, ruang emosi batin, dan pintu pertama alam

struktur spiritual manusia.

41



Warlan Sukandar, Arif Budiman & Abdul Rashid bin Abdul Aziz

Penerima Hidayah/Penolak Kebenaran

Medan Pertarungan Spiritual

Al-Shadr

Ruang Emosi Batin (Afektif)

Pintu Pertama Struktur Spiritual Manusia

Bagan 1. Fungsi dada (a/~sadr) dalam al-Quran (Abdullah & Basrori, 2025)

Kata al-hudan menurut At-Tabari (2007) berarti petunjuk. Pada kontek ini al-Qur an
berfungsi sebagai penjelasan pengharaman dan penghalalan dari Allah SWT., serta dalil atas
ketaatan dan kemaksiatan terhadapnya. A/lhudan menurut Al-Qurtubi (2007) merpakan
fungsi al-Qur an sebagi petunjuk bagi orang-orang yang mengikutinya. Dalam Tafsir Ibnu
Kasir pun al-hudan diartikan sebagai petunjuk (Syaikh, 2008). Sedangkan a/-hudan menurut
Kementerian Agama RI (2011) juga berarti petunjuk, yaitu petunjuk yang menyelamatkan
manusia dari keyakinan yang keliru, dengan cara mengarahkan akal dan perasaan mereka agar
memiliki keyakinan yang benar melalui penghayatan terhadap bukti-bukti kebenaran Allah.
Petunjuk ini juga membimbing manusia untuk bersemangat dalam beramal, dengan
menekankan kemaslahatan yang diperoleh dari amal yang dilakukan dengan ikhlas, sekaligus
mengajarkan untuk menaati hukum yang berlaku, membedakan perbuatan yang boleh
dilakukan dari perbuatan yang wajib dihindari.

Berdasarkan berbagai penafsiran, a/-hudan diartikan sebagai petunjuk dari Allah SWT
yang berfungsi menjelaskan batasan halal dan haram, menjadi dalil atas ketaatan dan
kemaksiatan, serta membimbing manusia menuju jalan yang benar. Al-Quran berperan
sebagai pedoman bagi orang-orang yang mengikutinya, menyelamatkan dari keyakinan yang
keliru dengan mengarahkan akal dan perasaan untuk menerima kebenaran melalui bukti-bukti
dari Allah. Petunjuk ini mendorong semangat beramal ikhlas demi kemaslahatan, sekaligus
mengajarkan ketaatan pada hukum, membedakan perbuatan yang boleh dilakukan dan yang
harus dihindari.

Perkataan ar-rahmah dalam ayat ini ditafsirkan oleh Ath-Thabari (2007) dengan
rahmat. Dia mengatakan bahwa Allah SWT., merahmati siapa yang dikehendaki-Nya. Allah
SWT., menyelamatkan hamba-Nya dari kesesatan kepada petunjuk, dan menghindarkannya

dari kebinasaan serta kehinaan. Menurutnya Allah SWT., menjadikan rahmat bagi orang-

42



Warlan Sukandar, Arif Budiman & Abdul Rashid bin Abdul Aziz

orang yang beriman, namun tidak bagi orang kafir. Siapa yang kafir kepada Allah SWT.,
berarti dia telah buta terhadap kalam-Nya yaitu al-Qur an. Balasan bagi orang-orang kafir di
akhirat nanti adalah kekalnya dalam neraka Allah SWT.

Ar-rabmah menurut Al-Qurthubi (2007) ditafsirkan sebagai nikmat, yaitu nikmat bagi
orang-orang mukmin. Menurutnya Allah SW., sengaja secara khusus menyebutkan orang-
orang beriman karena merekalah yang dapat mengambil manfaat dari keimanan itu. Menurut
Syaikh (2008) dalam Tafsir Ibnu Katsir ar-rahmah adalah rahmat. Dia menyandingkan kata a/-
budan (petunjuk) dan ar-rabmah (rahmat) dlaam penjelasannya. Menurutnya hidayah dan
rahmat dari Allah SWT., dapat diperoleh dengan adanya al-Quran itu. Dia juga mejelaskan
bahwa hidayah dan rahmat itu hanyalah diberikan untuk orang-orang yang beriman kepada
Allah SWT.

Kementerian Agama RI (2011) menfasirkan kata ar-rabmah sebagai karunia Allah
SWT. Ini diberikan kepada orang-orang beriman, yang dapat mereka peroleh melalui
petunjuk-petunjuk yang termuat dalam Al-Qur an. Mereka yang meyakini dan mengamalkan
petunjuk tersebut akan merasakan manfaatnya, berupa kehidupan yang diliputi semangat
tolong-menolong, saling menyayangi, bekerja sama dalam menegakkan keadilan,
memberantas kejahatan dan kekejaman, serta saling membantu demi tercapainya
kesejahteraan bersama.

Berdasarkan berbagai penafsiran di atas, ar-rabmah dalam ayat ini dipahami sebagai
rahmat, nikmat, atau karunia Allah SWT., yang khusus diberikan kepada orang-orang
beriman. Rahmat ini menyelamatkan mereka dari kesesatan menuju petunjuk, menjauhkan
dari kebinasaan dan kehinaan, serta memberi manfaat melalui keimanan dan petunjuk Al-
Qur’an. Hanya orang beriman yang dapat mengambil manfaat darinya, berupa kehidupan
yang dipenuhi kasih sayang, saling tolong-menolong, kerja sama dalam menegakkan keadilan,
memberantas kejahatan, dan menjaga kesejahteraan. Sebaliknya, orang kafir yang menolak
petunjuk Allah akan kekal dalam azab neraka.

Analisis Psikopatologi dan Terapi Qur ani Surat Yunus (10) ayat 57

Psikopatologi adalah cabang ilmu psikologi yang mengkaji berbagai gejala serta
penyebab gangguan mental dan perilaku yang menyimpang dari norma kesehatan jiwa
(Rahayu, 2009). Seiring perkembangan zaman, dunia mengalami peningkatan signifikan
dalam prevalensi gangguan mental, khususnya gangguan kecemasan, depresi, trauma
psikologis, serta krisis makna hidup. Temuan Organisasi Kesehatan Dunia (WHO) pada

tahun 2023 mengungkapkan bahwa secara global, satu dari delapan individu mengalami

43



Warlan Sukandar, Arif Budiman & Abdul Rashid bin Abdul Aziz

gangguan mental, dengan kasus depresi dan kecemasan menempati proporsi terbesar.

Psikopatologi terdiri dari tiga kata “psiko” yang berarti psikis atau jiwa; pato dari kata
path yang berarti orang yang menderi penyakit tertentu, dan “logos” yang berrati ilmu.
Psikopatolgi berarti pengetahuan tentang penyakit atau gangguan (Chaplin, 2014). Secara
bahasa pengertian psikopatologi adalah pengetahuan tentang penyakit atau gangguan
kejiwaan. Psikopatologi atau gangguan mental merupakan kondisi sakit yang tercermin
melalui perilaku dan fungsi kejiwaan yang tidak stabil. Istilah ini merujuk pada suatu sindrom
luas yang mencakup ketidaknormalan pada fungsi indera, proses kognitif, serta respons
emosional (Mujib & Mudzakir, 2002).

Dalam studi keislaman, psikopatologi dapat dikategorikan dalam dua bentuk.
Pertama, psikopatologi yang bersifat duniawi. Psikopatologi pada kategori ini berupa gejala-
gelaja penyakit kejiwaan yang telah dirumuskan dalam psikologi kontemporer. Model
psikopatologi yang pertama ini setidaknya memiliki empat turunan perspektif psikopatologi
yang berkembang, vyaitu pertama, perspektif biologi, idenya adalah gangguan fisik seperti
gangguan otak dan gangguan sistem saraf otonom yang berpenaruh terhadap gangguan
menatal seseorang; kedna, perspektif psikoanalitik, ialah gangguan mental yang disebabkan
oleh konflik bawah sadar yang biasanya berawal dari masa kanak-kanak awal dan pemakaian
mekanisme pertahanan untuk mengatasi kecemasan yang disebabkan oleh impuls emosi yang
direpresi; ketiga, perspektif perlaku. Perspektif ini meilhat gangguan mental dari titik pandang
teori belajar dan berasumsi bahwa perilaku abnormal adalah cara yang dipelajari untuk
melawan stres, dan; keempat, perspektif kognitif, yaitu gangguang mental bersumber dari
gangguan proses berfikir yang salah (Mujib & Mudzakir, 2002).

Beberapa bentuk reaksi dari gangguan mental yang umum terjadi dalam psikopatologi
aspek yang pertama ini antara lain; pertama, reaksi kegelisahan, dimana sipenderita diserang
oleh pikiran yang kacau, emosi tertahan, ketegangan saraf, mental dan jasmani yang letth dan
lelah, serta panik tanpa alasan yang jelas; kedua, reaksi sosial, dimana gangguan mental jenis
ini mirip sekali dengan reaksi kegelisahan, hanya saja perbedaannya lebih parah dari
kegelisahan yang biasa. Sipenderita sering kehilangan kendali atas fungsi mental tertentu,
kadang-kadang bisa pingsan dan hilang ingatan, tidak dapat mengusai dirinya serta tidak
menyadari reaksinya; kefiga, reaksi histeria, dimana sipenderita mengeluarkan tenaga yang
tertahan untuk melakukan sesuatu yang aneh, bahkan menderita penyakit tertentu, akibat dari
pikiran frustasi atau gegelisahan besar; keempat, reaksi fobia, dimana sipenderita merasakan

ketakutan berlebihan terhadap sesuatu yang tidak masuk akal; &e/ima, reaksi depresi, dimana

44



Warlan Sukandar, Arif Budiman & Abdul Rashid bin Abdul Aziz

sipenderita merasakan kesedihan, pesimis dan tidak tenang, dan; &eenam, reaksi pikiran yang
menghantui, seperti orang yang terlalu sering mencuci tangannya setiap setelah memegang
sesuatu karena pikirannya dihantui pikiran bahwa ia bisa menyebabkan penyaki pada orang
lain (Nasir & Muhith, 2011).

Macam-macam gangguan yang terjadi pada manusia dalam konteks psikopatologi
pertama ini, yaitu ; 1) neurasthenia, dimana dengan penyakit ini sipenderita merasa payah.
Orang yang menderita penyakit ini akan merasakan seluruh badan letih, tidak bersemangat,
lekas merasa susah walaupun tidak mengeluarkan banyak; 2) hysteria, gangguan ini terjadi
akibat ketidakmampuan seseorang dalam menghadapi kesulitan, tekanan perasaan,
kegelisahan, kecemasan, dan pertentangan batin; 3) psychasthenis, yaitu gangguan jiwa yang
bersiat paksaan, dimana kurangnya kemampuan jiwa untuk tetap dalam integrasi yang normal.
Diantara bentuk gangguan ini antara lain phobia (ketakutan yang berlebihan), obsesi (dikuasai
pikiran yang tidak bisa dihindari), dan kompulsi (terpksa melakukan sesuatu); 4) gagap
berbicara; 5) ngompol; 6) kepribadian psychopath (ketidaksanggupan penyesuaian diri), dan
; 7) keabnormalan seksua, seperti onani, homoseksual, dan sadisme (Rahayu, 2009).

Merujuk kepada hasil Awmerican Psychiatric Association (1994) sebagaimana yang dikutip
oleh Mujib & Mudzakir (2002) terdapat lima belas jenis gangguan mental, yaitu; pertama,
gangguan yang biasanya pertama kali didiagnosis pada masa bayi, masa kanak-kanak dan masa
remaja; Aedua, delirium, demensia, gangguan amnestik, dan gangguan kognitif lain; ketiga,
gangguan yang berhubungan dengan zat adiktif; keempat, skizofrenia; kelima, gangguan mood,;
keenam, gangguan kecemasan (anxiety); ketwub; gangguan smatoform; kedelapan, gangguan
disosiatif; kesembilan, gangguan sesksual dan identitas jenis; kesepuluh, gangguan makan;
kesebelas, gangguan tidur; keduabelas, gangguan pengendalian impuls; kefigabelas, gangguan
kepribadian; keempatbelas, gangguan buatan, dan; kelimabelas, kondisi lain yang mungkin
menjadi pusat perhatian klinis.

Kedua, psikopatologi yang bersifat #gbrawi (Rahayu, 2009). Al-Jauziyyah (2021)
menyebutkan bahwa penyakit mental #&hrawi ini tidak disadari dan tidak dirasakan oleh
sipenderitanya. Oleh karena itu, bentuk penyakit ini menurutnya jauh lebih berbahaya
dibanding jenis penyakit penyakit duniawi, karena sipenderitanya tidak menyadari bahwa
penyakit itu telah menggerogotinya. Dan al-Qur’an adalah penyembuh (#herapy) untuk
penyakit ini. Penyakit mental jenis kedua, disebut dengan penyakit duniawi, dimana penyakit
ini dirasakan dan menimbulkan sakit seketika, seperti sedih (sadress), gundah, resah (axzety),

dan marah. Penyakit mental ini bisa diatasi dengan terapi zabi iyyah (behavior therapy). Teknik

45



Warlan Sukandar, Arif Budiman & Abdul Rashid bin Abdul Aziz

penyembuhannya dapat dilakukan dengan cara menghilangkan sebab-sebabnya.

Psikopatologi ukhrawi terjadi akibat terjadinya penyimpangan terhadap norma-norma
atau nilai-nilai moral, spiritual, dan agama pada diri seseorang (Mujib & Mudzakir, 2002).
Psikopatologi yang merusak sistem kehidupan spiritualitas dan kegamaan seseorang menurut
al-Razi (865-962) dalam a/-Thib al-Rubaniyyah, bahwa salah satu bentuk psikopatologi adalah
perilaku (akhlak) tercela, sedangkan akhlak yang mabmudah merupakan pengobatan ruhani.
Hal yang senada juga dikatakan oleh al-Ghazali (1058-1111), dimana psikopatologi jenis ini
disebut dengan al-akblag al-khabisah, yaitu akhlak yang buruk berupa penyakit hati dan
penyakit jiwa (Rahayu, 2009).

Menurut Al-Jauziyyah (2021) menjelaskan bahwa secara umum ada dua bentuk tanda-
tanda seseorang mengalami psikopatologi jenis kedua ini, yaitu hati berpaling dari suplemen
yang bermanfaat kepada suplemen yang berbahaya dan hati berpaling dari obat-obat yang
bermanfaat dan berdalih kemudian berpaling kepada penyakit yang lebih berbahaya. Daradjat
(2002) menjelaskan bahwa seseorang yang mengalami gangguan psikologis ditandai dengan
sifat-sifat buruk seperti suka 77z (pamer), marah tidak terkendali, sering lupa dan lalai, was-
was (obsesi), pesimis dan apatis, tamak, mudah terpedaya oleh dunia (lingkungan), suka meuji
diri sendiri (‘wub,), dendam, dan dengki. Hasan Muhammad al-Syarkawi mengemukakan
sembilan wujud akhlak buruk yang merupakan bentuk psikopatologi pada manusi, yaitu
pamer (riya’), marah (al-ghadhab), lalai dan lupa (al-ghaflah wan nisyah), was-was (al-was-wasabh),
frustrasi (al-ya’s), rakus (fama’), terperdaya (al-ghurur), sombong (a/-ujub), dengki dan iri hati (a/-
hasd wal higd) (Rahayu, 2009).

Penyebab dari gangguan mental (a/-mublika?) ini menurut al-Ghazali (1058-1111) ada
delapan penyebab, yaitu; 1) dari syahwat perut dan kelamin, seperti memakan makanan sywbbat
(tidak jelas) atau haram, atau hubungan seks yang dilarang); 2) dari mulut, seperti mengolok-
olok, debat yang tidak bermanfaat, dusta (a/-Kadzdzab), adu domba (al-namimah), dan
meceritakan kejelakan orang lain (alghibah/ al-fitnah); 3) dati marah (al-ghadab), iti, dan dengki;
4) dari terlalu cinta dunia (al-wabn); 5) terlau cinta harta dan pelit (al-bukbln); 6) dari perilaku
angkuh (a/-&ibr) dan suka pamer (a/-riya’); 7) dari perilaku sobombong (a/-takabbur) dan suka
membanggakan diri (a/- Ujub), dan; 8) menipu (Rahayu, 2009). Sedangkan al-Jauziyyah (2021)
menjelaskan ada tujuh penyebab gangguan mental ini, yaitu 1) terlalu sering bergaul; 2)
tenggelam dalam angan-angan; 3) bergantung kepada selain Allah SWT; 4) terlalu banyak
makan; 5) terlalu banyak tidur; 6) pandangan yang berlebih, dan; 7) terlalu banyak bicara.

Imam Al-Bukhart merekam hadis Nabi Muhammad SAW dikutip dari Abu Hurairah

46



Warlan Sukandar, Arif Budiman & Abdul Rashid bin Abdul Aziz

dengan redaksi berikut:

& s Ra@ s sog F P » S0 S& - s o0 R g0 -

L els o U5 Gy Juruju&ww@\u;uw\yﬁf}@\f

“Dari Abi Hurairah r.a dari Nabi SAW babwa belian bersabda: Tidaklah Allah menurunkan
suatu penyafkit, melainkan Allah juga menurunkan obatnya.” (HR. Bukhari, no. 5354).

Riwayat Jabir bin ‘Abdillah juga mnginformasikan dengan poin yang sama yang
didokumentasikan dalam riwayat Imam Muslim.

A N T35 oA 2153 Citaal 136 2153 613 08

“Setiap penyakit ada obatnya. Apabila obat tersebut sesuai dengan penyakitnya, maka ia akan

sembuly dengan izin Allah.” (HR. Muslim, no. 2204)

Muhammad ‘Abd al-"Aziz al-Khalidi membagi terapi dalam Islam kepada dua bagian,
yaitu pertama, obat hiss, yaitu obat yeng menyehatkan penyakit fisik seperti air, madu dan
buah-buahan, dan kedua, terapi ma nawi, yaitu terapi yang dapat menyembuhkan penyakit
jiwa (al-ruh) dan hati (al-galb) manusia, seperti do'an dan isi kandungan al-Quran. Terapi
ma'nawi juga dibagi menjadi dua, yaitu ferapi fabi'iyyah (bebavior therapy), dengan cara
mendiagnosa sebab-sebabnya dan menghilangkan sebab-sebab itu; dan terapi syar zyyab, yaitu
terapi secara psikologis terhadap penyakit yang gejalanya tidak dapat diamati dan tidak dapat
dirasakan oleh oleh penderitanya dalam kondisi tertentu. Penyembuhannya adalah dengan
penanaman syari'ah yang datangnya dari Tuhan (Mujib & Mudzakir, 2002). Al-Jauziyyah
(2021) menyebut terapi itu adalah dengan al-Qur an.

Jika dianalisis bentuk psikopatologi yang terkandung dalam surat Yunus ayat 57 dapat
dikatakan bahwa gangguan mental yang bersifat duniawi dan bersifat ukhrawi. Oleh karena itu,
terapi untuk mengatasi hal ini juga mengupayakan (memadukan) kedua jenis terapi ini. Terapi
ukhrawi merupakan petunjuk (a/-budan) dan anugerah (al-wahbab) dari Allah SWT., yang
berisikan kerangka ideologis dan teologis dari segala psikoterapi. Sedangkan psikoterapi
duniawt, merupakan hasil upaya (al-jjtihad) manusia, berupa teknik-teknik terapi kejiwaan yang

berdasarkan metode kemanusiaan (a/-znsaniyyah) (Mujib & Mudzakir, 2002).

Jenis Psikopatologi Gejala Utama Solusi Qur’ani (QS. Yunus: 57)

Depresi Kehilangan minat, Man‘izhah memberi motivasi dan
perasaan hampa harapan

Kecemasan Ketakutan berlebihan,  §y/fz’ membersihkan pikiran negatif
gelisah

47



Warlan Sukandar, Arif Budiman & Abdul Rashid bin Abdul Aziz

Gangguan Perilaku  Agresi, perilaku Huda mengarahkan perilaku
menyimpang

Trauma Emosional  Luka batin, rasa Rabmah memberikan rasa diterima dan
bersalah disayangi

Tabel 1. Analisis Gangguan Psikologis dan Terap Qur ani

Model Konseling dan Psikoterapi Berbasis Q.S Yunus: 57

Kandungan surat Yunus ayat 57 menjelaskan empat fungsi al-Qur an sebagai terapi
bagi gangguan psikologis., yaitu: 1) al-maw izah (pengajaran); 2) al-syifa” (penyembuhan); 3) a/-
budan (petunjuk, penyuluhan, bimbingan dan konseling), dan; 4) ar-rabmah (rahmat)
(Rohmatullah, 2019). Model ini dapat dilihat dari tabel di bawah ini.

Tahap Konsep Qur’ani  Tujuan Terapi Teknik

Edukasi al-Maw izhah Mengubah pola pikir Dialog reflektif,

Preventif negatif menjadi positif pembacaan ayat, kisah
inspiratif

Penyembuhan  al-Syifa’ Menghapus luka batin Tilawah, dzikir, doa, terapi

Emosional dan kecemasan kognitif Islami

Pengarahan al-Huda Membentuk perilaku Pembiasaan ibadah,

Perilaku sesuai nilai Islam konseling perilaku

Pemberian al-Rahmah Menumbuhkan  rasa Latithan syukur, empati,

Makna Hidup syukur dan damai aktivitas sosial

Tabel 2. Model Konseling dan Psikoterapi Surat Yusuf ayat 57

Konsep al-maw‘izhah selaras dengan Cognitive Behavioral Therapy (CBT) dalam
mengubah pola pikir. Konsep al-syifa’ relevan dengan Mindfulness Therapy dalam menenangkan
pikiran. Konsep a/-hudi mirip dengan Bebavioral Activation untuk pembentukan kebiasaan
positif. Dan kosnep al-abmah sejalan dengan Humanistic Therapy yang menekankan empati dan
penerimaan. Terapi Qur ani yang terkandun dalam ayat ini begitu komplek, mencakup terpi
koginitif (conitive therapy), terapi afektif (emotive therapy), terapi perilaku (behavior therapy), dan
terapi peneguhan (Irmawati et al., 2020). Dan jika dianalisis dari perspektif fungsi bimbingand
an konseling, ayat ini mengandung fungsi pencegahan (a/-maw izhab), fungsi penyembuhan
(al-syifa’), tungsi pemeliharaan (a/-hudan), dan fungsi pengembangan (a/-rabmah). Dengan

demikian, model konseling dan psikoterapi yang terkandung dalam surat Yunus ayat 57

48



Warlan Sukandar, Arif Budiman & Abdul Rashid bin Abdul Aziz

dimulai dari tahap yang paling bawah sekali yaitu pencegahan (almaw izhah) kepada tahap
pengembangan (al-rabmab).

Pada tahap edukasi preventit (a/-Maw ‘izhah), konselor memberikan pembinaan akidah
dan moral, mengajak klien memahami hikmah hidup (Kurniawan, 2025). Pada tahap
peneymbuhan emosional (a/~Syifi) Menggunakan tilawah, dzikir, doa, dan terapi kognitif
Islami untuk menghapus pikiran negatif. Tahap pengarahan perilaku (a/-Hud). Membimbing
klien menginternalisasi nilai-nilai Islam dalam kebiasaan dan interaksi sosial. Dan tahap
pemberian maknak hidup (a-Rabmah) menumbuhkan kesadaran akan kasih sayang Allah

SWT., dan menguatkan hubungan sosial yang positif.

P N

MODEL
KONSELING &
PSIKOTERAPI

QUR'ANI

RN

Diagram 2. Model Konseling dan Psikoterapi Qur ani (QS. Yunus: 57)

Penelitian ini mengungkapkan bahwa Q.S. Yunus ayat 57 memiliki signifikansi yang
mendalam sebagai model konseling dan psikoterapi Islami. Ayat ini memuat empat fungsi
utama Al-Qur’an. Pertama, Al-Qur’an sebagai pengajaran (a/-man‘izah). Fungsi ini berperan
sebagai edukasi preventif yang menanamkan nilai-nilai moral dan spiritual sebelum individu
jatuh ke dalam perilaku yang menyimpang atau gangguan mental. Temuan ini sejalan dengan
pendekatan Cogpnitive Behavioral Therapy (CBT) yang memfokuskan pada restrukturisasi pola
pikir dan penanaman keyakinan yang adaptif (Padmi, 2017). Dalam konteks Islami,
pengajaran Al-Qur’an tidak sekadar kognitif, tetapi menyentuh dimensi afektif dan spiritual,
sehingga memiliki daya preventif terhadap munculnya psikopatologi sejak dini. Kedua, Al-
Qur’an sebagai penyembuhan (a/sy7f7’). Fungsi ini menggambarkan Al-Qur’an sebagai obat
yang menyembuhkan penyakit hati, seperti syirik, kufur, hasad, dan was-was. Konsep ini
relevan dengan Mindfulness-Based Therapy yang menenangkan batin melalui kesadaran penuh.

Temuan ini diperkuat oleh penelitian yang dilakukan oleh Rizaldo (2024) dimana Mindfulness-

49



Warlan Sukandar, Arif Budiman & Abdul Rashid bin Abdul Aziz

Based Therapy berpengaruh terthadap penurunan depresi pasien. Namun, dalam Al-Qur’an,
kesadaran ini diarahkan kepada Allah (dzzkrullah) sehingga efek penyembuhannya mencakup
aspek spiritual. Al-Jauziyyah (2021) membedakan antara penyakit mental duniawi dan
ukhrawi, di mana Al-Qur’an dapat menjadi terapi utama bagi keduanya melalui penyucian hati
(tazkiyatun nafs).

Ketiga, al-huda (petunjuk). Fungsi a/-huda, adalah panduan hidup yang membimbing
manusia dari keyakinan yang keliru menuju kebenaran. Dalam perspektif konseling, al-budan
ckuivalen dengan behavioral activation, yakni mendorong klien menginternalisasi perilaku positif
secara konsisten (Zakiah, 2019). Temuan penelitian ini menunjukkan bahwa a/-buda tidak
hanya memberikan arah perilaku, tetapi juga memberikan filter moral terhadap pilihan hidup.
Hal ini sejalan dengan pendapat Abdullah & Basrori (2025) yang menegaskan bahwa
kelapangan dada (znsyirah al-sadr) adalah tanda hadirnya hidayah, sedangkan penyempitan dada
menunjukkan penolakan terhadap kebenaran. Dengan demikian, a/-budan dapat dipandang
sebagai intervensi pemeliharaan mental-spiritual yang berkelanjutan. Keempat, Al-Qur’an
sebagai Rahmat (a/-rahmah). Fungsi al-rabmah, adalah manifestasi kasih sayang Allah kepada
orang beriman, yang membuahkan kehidupan sosial penuh kerja sama, keadilan, dan saling.
Dalam model terapi, a/-rahmah sejalan dengan Humanistic Therapy yang menekankan empati,
penerimaan, dan aktualisasi diri (Rogers, 1995), namun dalam Islam, aktualisasi ini dikaitkan
dengan kedekatan kepada Allah dan kontribusi sosial. Penelitian ini memperlihatkan bahwa
al-rabmah merupakan tahap pengembangan dalam konseling Qur’ani, di mana klien tidak
hanya pulih secara mental tetapi juga berkembang menjadi pribadi yang memberi manfaat
bagi lingkungan.

Keempat fungsi ini saling melengkapi dalam membangun kesehatan mental dan
spiritual individu, yang jika diintegrasikan akan membentuk kerangka konseling yang
komprehensif. Seluruh fungsi ini jika diintegrasikan membentuk tahapan konseling yang
berkesinambungan: fungsi pencegahan (a/-maun'izhah), mengedukasi nilai dan moral sebagai
benteng awal; fungsi penyembuhan (alsyifa’), yaitu menghapus gangguan; fungsi
pemeliharaan (a/-hudan), yaitu dengan cara membimbing perilaku positif secara konsisten, dan;
fungsi pengembangan (a/-rahmah) dengan cara membangun pribadi yang berkontribusi pada
kebaikan sosial. Kerangka ini mendukung temuan Rohmatullah (2019) bahwa Q.S. Yunus: 57
dapat menjadi fondasi model konseling Islami yang memadukan terapi kognitif, afektif,
perilaku, dan eksistensial. Selain itu, pendekatan ini bersifat holistik, menggabungkan terapi

duniawi (a/-insaniyyah) dan ukhrawi (al-wabhabiyyah) sebagaimana diuraikan oleh Mujib &

50



Warlan Sukandar, Arif Budiman & Abdul Rashid bin Abdul Aziz

Mudzakir (2002).

Temuan penelitian ini relevan untuk menangani dua kategori psikopatologi; 1)
spikopatologi duniawi, seperti kecemasan, depresi, phobia, atau obsesi-kompulsif, yang dapat
diintervensi melalui al-man‘izhabh (reframing kognitif), al-syifa’ (mindfulness Islami), dan al-hudan
(pembentukan perilaku); 2) psikopatologi ukhrawi, seperti riya’, dengki, ghurur, dan cinta
dunia betlebihan, yang memerlukan intervensi Zazkiyatun nafs melalui al-syifa’ dan al-rahmab.
Hal ini sejalan dengan konsep Al-Ghazali (1058-1111) bahwa penyakit hati adalah bentuk
gangguan yang paling berbahaya karena tidak disadari oleh penderitanya, dan obatnya adalah
ilmu dan amal yang bersumber dari wahyu (Al-Ghazali, 1988).

Bagi praktisi konseling Islam, model ini memberikan pedoman aplikatif sesuai dengan
fungsi konseling itu sendiri. Konselor dan terapis dapat mengamalkan model ini dari tahap
yang paling awal, yaitu tahap preventif. Namun, apabila gangguan psikologis itu telah terjadi,
maka konselor dan terapis dapat melanjutkan ke tahap berikut, yaitu tahap kuratif,
pengentasan permasalahan. Masalah yang telah diatasi perlu untu dipelihara agar tidak
kembali kepada gangguan mental yang sama, inilah yang lakukan pada tahap pemeliharan.
Dan potensi-potensi yang hidup dan tercipta pada diri klien perlu dilanjutkan kepada tahap
pengembangan, dimana manusia akan mencapai kebahagiaan (bappiness) baik di dunia maupun
akhirat. Inilah tujuan hakiki dari konseling dan psikoterapi Islam. Dengan demikian, Q.S.
Yunus: 57 bukan sekadar teks religius, tetapi merupakan pedoman sistematis yang dapat
diaplikasikan dalam terapi modern, dengan keunggulan tambahan yaitu dimensi spiritual-
transendennya.

Kesimpulan

Penelitian ini menunjukkan bahwa Surat Yunus ayat 57 mengandung empat fungsi
utama Al-Qur’an yang relevan untuk penanganan psikopatologi, vaitu al-Mau‘izhah
(pengajaran) sebagai upaya pencegahan, a/-$yifa’ (penyembuhan) sebagai intervensi kuratif, a/-
Huda (petunjuk) sebagai pemeliharaan dan pengarahan perilaku, serta a/-Rabmah (rahmat)
sebagai penguatan dan pengembangan spiritual. Keempat fungsi ini dapat diintegrasikan
menjadi model konseling dan psikoterapi Qur’ani yang holistik, memadukan aspek edukatif,
kognitif, afektif, dan perilaku, serta menggabungkan nilai-nilai Islam dengan prinsip
psikoterapi modern. Model ini efektif dalam menangani gangguan mental baik yang bersifat
duniawi (seperti kecemasan, depresi, dan fobia) maupun ukhrawi (penyakit hati seperti riya,
dengki, dan kesombongan).

Bagi praktisi konseling dan psikoterapi Islam disarankan agar dalam praktek konseling

51



Warlan Sukandar, Arif Budiman & Abdul Rashid bin Abdul Aziz

dan psikoterapinya supaya mempertimbangkan dimensi agama, yaitu al-Qur’an ke dalam
layanan konseling secara sistematis agar penanganan klien lebih komprehensif, terutama
untuk klien yang beragama Islam. Bagi lembaga pendidikan disarankan untuk mengajarkan
konsep terapi Qur’ani kepada calon konselor, guru, dan pendidik agar mampu
mengaplikasikannya dalam pembinaan peserta didik. Dan bagi para peneliti selanjutnya
supaya dapat melanjutkan studi ini lebih lanjut untuk menguji efektivitas model ini pada
berbagai konteks kasus psikologis.

Selain itu, kepada Kementerian Agama diharapkan memasukkan konsep konseling
Qur’ani berbasis Surat Yunus ayat 57 ke dalam kurikulum pendidikan Islam dan pelatihan
konselor. Rekomendasi kepada Lembaga Layanan Kesehatan Mental Islam agar dapat
menjadikan model ini sebagai pedoman intervensi yang menggabungkan psikoterapi modern
dan nilai-nilai wahyu. Demikian juga, kepada organisasi kemasyarakatn dan keagamaan,
kiranya dapat memanfaatkan model ini dalam program pembinaan moral-spiritual
masyarakat untuk mencegah dan mengatasi masalah kesehatan mental.

Daftar Pustaka

Abdullah, & Basrori. (2025). Perbandingan Semantik Sadr, Qalb, Dan Lubb Dalam Al-
Qur’an. Jurnal llmiah Nusantara ([INU), 2(4), 47-63.

Adz-Dzakiey, H. B. (2002). Konseling dan Psikoterapi Islam. Fajar Pustaka Baru.

Al-Ghazali, 1. (1988). Ihya Ulumuddin : Jiwa Agama Jilid 4 (1. Yakub (ed.); Ke-1). Victory Ajensi.

Al-Jauziyyah, 1. Q. (2021). Thibbul Quinb (A. Zirzis (ed.); Terjemah). Pustaka Al-Kautsar.

Al-Qurthubi, 1. (2007). Tafsir al-Qurthubi Jilid § (M. B. Mukti (ed.); Terjemah). Pustaka Azzam.

Andini, M., Aprilia, D., & Distina, P. P. (2021). Kontribusi Psikoterapi Islam bagi Kesehatan
Mental. PSYCHOSOPHLA : Journal of Psychology, Religion and Humanity, 3(2), 165—186.

Aprilia, L., Saputra, H., & Harahap, E. K. (2023). Penerapan Layanan Bimbingan Konseling
Islam dalam Al-Qur an Surat Yunus Ayat 57. AL-Furgan : Jurnal Agama, Sosial, Dan
Budaya, 2(4), 112-122.

Ardani, T. A. (2008). Psikzatri Islam (Ed. 1). UIN-Malang Press.

Ath-Thabari, M. ibnu J. (2007). Tafsir ath-Thabari (al-Tabari) Jami’ al-Bayan ‘an Ta'wil Ayi al-
Qur'an (Terjemah J). Pustaka Azzam.

Chaplin, J. . (2014). Kamus Lengkap Psikologi (Ed. 1). Rajawali Pers.

Che Wan Mohd Rozali, W. N. A., Ishak, 1., Mat Ludin, A. F., Ibrahim, F. W., Abd Warif, N.
M., & Che Roos, N. A. (2022). The Impact of Listening to, Reciting, or Memorizing

the Quran on Physical and Mental Health of Muslims: Evidence From Systematic

52



Warlan Sukandar, Arif Budiman & Abdul Rashid bin Abdul Aziz

Review. International Journal of Public Health, 1 olume 67-2022.

Cucchi, A. (2022). Integrating Cognitive Behavioural and Islamic Principles in Psychology
and Psychotherapy: A Narrative Review. Journal of Religion and Health, 61(6), 4849—4870.

Daradjat, Z. (2002). Psikoterapi Islami. Bulan Bintang.

Duriana, & Lihi, A. (2015). Qalbu dalam Pandangan Al-Ghazali. Medasz, 9(2), 28—45.

Fadli, F. (2019). Bunga Rampai: Apa Itn Psikopatologi? (Rangkaian Catatan Ringkas Tentang
Ganggnan [iwa) (S. Maryam & F. Fadli (eds.)). UNIMAL PRESS.

Fitrikasari, A., & Kartikasari, L. (2022). Buku Ajar Skizofrenia. UNDIP Press Semarang.

Frager, R. (2014). Psikologi Sufi. Zaman.

Hamjah, S. H. (20106). Pendekatan Kaunseling Spiritual Mennrnt Al-Ghazali (Pertama). Dewan
Bahasa dan Pustaka.

Hamka. (2001). Tafisr Al-Azbar Jilid 5 (Edisi Lux). Pustaka Nasional PTE LTD.

Irmawati, Hadju, V., Syamsuddin, S., & Arundhana, A. I. (2020). The effect of listening to
the recitation of Qur’an (Murottal Ar-Rahman surah) on the level of anxiety of pregnant
women in Siti Fatimah maternal and child hospital. Enfermeria Clinica, 30, 238-242.

Kementerian Agama RI. (2011). ALQur'an dan Tafsirnya Jilid 4 Juz 10-11-12 (Edisi yang).
Widya Cahaya.

Kurniawan, R. (2025). Islamic Expressive Writing for Psychological Healing. Is/anzic Guidance
and Counseling Journal, (1), 1-16.

Maulida, T. (2022). Hubungan Romantis pada Individu dengan Gangguan Kepribadian
Narsistik. In C. Suryaningrum (Ed.), MENUJU SEHAT MENTAL : Mengenal Ganggnan
Psikologis (pp. 223-234). Forum Psychology.

Moulaei, K., Haghdoost, A.-A., Bahaadinbeigy, K., & Dinari, F. (2023). The effect of the
holy Quran recitation and listening on anxiety, stress, and depression: A scoping review
on outcomes. Health Science Reports, 6(12), e1751.

Mujib, A., & Mudzakir, J. (2002). Nuansa-Nuansa Psikologi Isiam (Kedua). Rajawali Pers.

Nasir, A., & Muhith, A. (2011). Dasar-Dasar Keperawatan Jiwa (Pengantar dan Teori) (S. Carolina
(ed.)). Salemba Medika.

Nurusshobah, & Fitra, A. A. (2025). Kesehatan Mental dan Spiritualitas : Bagaimana Konsep
Al-Qur > an Menghadapi Krisis Psikologis Era Kontemporer ? A/~-Fabmn: Jurnal Lpmn Al-
Qur'an Dan Tafsir, 4(1), 115-130.

Padmi, N. M. D. (2017). Pengaruh Konseling Kognitif Behavioral Model Aaron Beck dengan

Strategi Manajemen Diri Terhadap Self Autonomy Ditinjau dari Urutan Kelahiran

53



Warlan Sukandar, Arif Budiman & Abdul Rashid bin Abdul Aziz

Siswa Melalui Lesson Study. Jurnal 1lmiah Pendidikan Dan Pembelajaran, 1(2), 164-175.

Rahayu, I. T. (2009). Psikoterapi Persepktif Islam &> Psikologi Kontemporer (Ed. 1). UIN Malang
Press.

Rahmi, H. A., Shofiah, V., & Rajab, K. (2025). Kesehatan Mental dan Psikoterapi: Perspektif
Psikologi Islam. Jurnal Islamika: Islamic Studies Journal, 8(1), 35—45.

Rizaldo, P. S. (2024). Mindfulness-Based Cognitive Therapy (MBCT) Meningkatkan Regulasi Emosi
untuk Menunrunkan Depresi. Universitas Muhammadiyah Malang.

Rohmatullah. (2019). Syifa" dalam Al-Quran (Studi Komparatif Penfsiran M. Quraish Shibab,
Fakhrudin Al-Razi dan 1bnu Katsir). Institut Agama Islam Negeri (IAIN) Curup.

Syaikh, A. bin M. bin A. A. (2008). Tafsir Ibnu Katsir Jilid 4 (A. Ghoffar (ed.); Terjemahan).
Pustaka Imam Asy-Syafi’i.

Tasmara, T. (2001). Kecerdasan Rubaniah (Transcedental Intelligence) (S. Riyanto & Arifin (eds.);
Ke-4). Gema Insani.

Uswatunnisa, & Alviana, N. (2024). Peran Agama Islam dalam Praktik Bimbingan dan
Konseling. A/-Furgan : Jurnal Agama, Sosial, Dan Budaya, 3(6), 2618—2639.

Vitoasmara, K., Hidayah, F. V., Purnamasari, N. 1., Aprillia, R. Y., & A, L. D. D. (2024).
Gangguan Mental Mental Disorders). Student Research Journal, 2(3), 57-68.

Walida, D. T. (2025). Al-Qur ’ an dan Psikologi: Pendekatan Spiritual Dalam Kesehatan
Mental. ULIL AILBAB : Jurnal liniiabMultidisiplin, 4(2), 831-850.

Yusuf, S. (2018). Kesehatan Mental Perspektif Psikologis dan Agama (E. Kuswandi (ed.); Ed. 1).
Remaja Rosdakarya.

Zakiah, E. (2019). Behavioral Activation (BA) untuk Menurunkan Gangguan Depresi pada
Mahasiswa Universitas Negeri Jakarta. Jurnal Penelitian Dan Penguknran Psikologi, 8(2),
100-104.

54



