
Takwil: Journal of Quran and Hadith Studies  
Volume 4 No 2 (2025) 105-121  

https://ejournal.iainkerinci.ac.id/index.php/takwil/index 

 105 

Religious Freedom Theology in Q.S. Al-Baqarah (2): 256 and 
Its Implications for Interfaith Harmony in North Sulawesi  

Basri Saenong 1, Achmad Abubakar2, Mardan3 

1Kantor Wilayah (Kanwil) Kemenag Provinsi Sulawesi Utara, Indonesia 
2, 3 Universitas Islam Negeri (UIN) Alauddin Makassar, Indonesia 

basrisaenong171411@gmail.com,1 achmad.abubakar@uin.ac.id2, mardan@uin-
alauddin.ac.id3 

Abstract: This article aims to analyze the principle of religious freedom in the Qur'an, focusing on Q.S. Al-Baqarah 
verse 256, and its relevance as a theological basis for interfaith harmony in North Sulawesi. This study uses a library 
research method with a qualitative-descriptive approach based on thematic interpretation (mauhdu'i).  The research 
data sources include primary data consisting of verses from the Qur'an, classical and contemporary interpretations. 
Sociological analysis is used as an interpretive approach, utilizing the theories of Peter L. Berger and José Casanova to 
examine the relationship between theological principles and social practices of diversity. The results of the study show 
that the verse "la ikraha fi al-din" is not merely an affirmation of freedom to choose a religion, but also a manifestation 
of spiritual freedom that underlies social harmony in a pluralistic society. In the context of North Sulawesi, the value 
of religious freedom is reflected through the practices of dialogue, tolerance, and cooperation among religious communities 
that flourish thanks to the local wisdom of Mapalus as a symbol of communal solidarity. The findings of this study 
confirm that freedom of religion is not only related to theological aspects, but also functions as an instrument of social 
development, affirmation of national identity, and strengthening of humanitarian ethics in Indonesia's multicultural life.  
Keywords: Religious Freedom; Al-Baqarah 256; Thematic Tafsir; Interfaith Dialogue; North Sulawesi. 
 
Abstrak: Artikel ini bertujuan menganalisis prinsip kebebasan beragama dalam Al-Qur’an, dengan fokus pada 
Q.S. Al-Baqarah ayat 256, serta relevansinya sebagai landasan teologis bagi harmoni lintas iman di Sulawesi Utara. 
Penelitian ini menggunakan metode penelitian studi kepustakaan (library research) dengan pendekatan kualitatif-
deskriptif berbasis tafsir tematik (mauhdu’i).  Sumber data penelitian meliputi data primer yang terdiri dari ayat al-
Qur’an, tafsir klasik, dan kontemporer. Sedangkan data sekunder meliputi buku, jurnal ilmiah, dan sumber literatur 
lainnya yang berkaitan dengan tema penelitian. Analisis sosiologis digunakan sebagai pendekatan interpretatif, dengan 
memanfaatkan teori Peter L. Berger dan José Casanova untuk membaca relasi antara prinsip teologis dan praktik 
sosial keberagamaan. Hasil kajian menunjukkan bahwa ayat “la ikraha fi al-din” bukan sekadar penegasan 
kebebasan memilih agama, tetapi juga manifestasi dari kebebasan spiritual yang mendasari harmoni sosial dalam 
masyarakat plural. Dalam konteks Sulawesi Utara, nilai kebebasan beragama tersebut tercermin melalui praktik 
dialog, toleransi, dan kerja sama antarumat beragama yang tumbuh subur berkat kearifan lokal mapalus sebagai 
simbol solidaritas komunal. Temuan penelitian ini menegaskan bahwa kebebasan beragama tidak hanya berkaitan 
dengan aspek teologis, melainkan juga berfungsi sebagai instrumen pembangunan sosial, peneguhan identitas 
kebangsaan, serta penguatan etika kemanusiaan dalam kehidupan multikultural Indonesia.  
Kata kunci: Kebebasan Beragama; Al-Baqarah 256; Tafsir Tematik; Dialog Lintas Iman; Sulawesi Utara  

Pendahuluan 

Kebebasan beragama merupakan bagian integral dari hak asasi manusia yang dijamin 

oleh konstitusi serta dipandang sebagai fondasi penting dalam kehidupan masyarakat modern 

(Tabrozi et al., 2025). Di Indonesia, jaminan tersebut secara eksplisit tercantum dalam Pasal 

28E ayat (1) Undang-Undang Dasar 1945 yang menegaskan hak setiap individu untuk 

memeluk agama dan menjalankan ibadah sesuai dengan keyakinannya masing-masing (UUD 

1945). Prinsip konstitusional ini memiliki keselarasan dengan ajaran Islam sebagaimana 

termaktub dalam Al-Qur’an, khususnya Q.S. Al-Baqarah ayat 256 yang menyatakan la ikraha 

mailto:basrisaenong171411@gmail.com
mailto:achmad.abubakar@uin.ac.id
mailto:mardan@uin-alauddin.ac.id
mailto:mardan@uin-alauddin.ac.id


Basri Saenong, Achmad Abubakar, Mardan 

 

 106 

fi al-din, yakni tidak adanya paksaan dalam beragama. Ayat tersebut menegaskan pengakuan 

Islam terhadap kebebasan spiritual dan rasional manusia dalam menentukan keyakinannya 

(Dalle & Tobroni, 2025). Lebih lanjut, ayat ini dipahami sebagai pernyataan normatif awal 

tentang kebebasan teologis dalam Islam, sekaligus menjadi landasan penolakan terhadap 

segala bentuk dominasi ideologis dalam ranah keimanan (Alfarishy, 2023). Sejalan dengan 

pandangan (Amir et al., 2023) tersebut, menafsirkan ayat ini sebagai bentuk pengakuan Al-

Qur’an terhadap otonomi individu dalam memilih orientasi spiritualnya secara sadar dan 

rasional.  

Secara historis, turunnya ayat ini tidak terlepas dari peristiwa yang melibatkan sebagian 

kaum Anshar yang berupaya mempertahankan anak-anak mereka dalam agama Islam, 

meskipun sebelumnya telah berpindah keyakinan (Wardani et al., 2021). Latar historis ini 

menegaskan bahwa keimanan yang autentik tidak dapat dibentuk melalui paksaan, melainkan 

harus tumbuh dari kesadaran internal individu. Prinsip tersebut menunjukkan bahwa Islam 

sejak awal menempatkan kebebasan beragama sebagai bagian dari tanggung jawab moral 

manusia di hadapan Tuhan, bukan sebagai hasil tekanan sosial atau politik  

Dalam konteks keindonesiaan, kajian mengenai kebebasan beragama menjadi semakin 

relevan mengingat realitas masyarakat Indonesia yang bersifat multikultural dan multireligius. 

Salah satu wilayah yang kerap diposisikan sebagai contoh praktik kehidupan lintas iman yang 

relatif harmonis adalah Sulawesi Utara. Berdasarkan data Badan Pusat Statistik Sulawesi Utara 

tahun 2024, komposisi penduduk di wilayah ini menunjukkan sekitar 67% beragama Kristen 

dan 28% beragama Islam (Riandhy et al., 2024). Pola relasi yang relatif kondusif antara 

kelompok mayoritas dan minoritas agama tersebut menjadikan Sulawesi Utara sering disebut 

sebagai “laboratorium kerukunan nasional”. Meskipun demikian, dinamika sosial di wilayah 

ini tetap menghadapi tantangan, terutama yang berkaitan dengan menguatnya politik 

identitas, ekspresi keberagamaan di ruang digital, serta potensi konflik laten yang dapat 

muncul sewaktu-waktu(Riandhy et al., 2024). 

Penting untuk ditegaskan bahwa Sulawesi Utara dalam penelitian ini tidak diposisikan 

sebagai objek penelitian lapangan atau studi empiris secara langsung, melainkan sebagai 

konteks sosial analitis untuk membaca relevansi nilai teologis Al-Qur’an dalam masyarakat 

plural. Dengan kata lain, Sulawesi Utara digunakan sebagai ruang reflektif untuk memahami 

bagaimana prinsip la ikraha fi al-din dapat dikontekstualisasikan dalam kehidupan sosial yang 

ditandai oleh keberagaman agama, relasi mayoritas–minoritas, serta praktik dialog lintas iman. 

Penempatan Sulawesi Utara sebagai konteks analitis ini memungkinkan kajian teologis Al-



Basri Saenong, Achmad Abubakar, Mardan 

 

 107 

Qur’an dibaca secara lebih kontekstual tanpa harus bergeser menjadi penelitian sosiologis 

empiris. 

Frasa “la ikraha fi al-din” dalam surah Al-Baqarah ayat 256 sebagai penegasan Al-Qur’an 

atas pengakuan terhadap otonomi spiritual manusia, sekaligus sebagai seruan etis untuk 

membangun kehidupan yang damai dalam konteks kemajemukan. Menurut Achmad 

Abubakar (2015) bahwa pada perspektif teologis dan sosial konsep kebebasan beragama 

dalam Islam tidak dimaknai sebagai kebebasan yang absolut, melainkan sebagai kebebasan 

yang senantiasa dibingkai oleh tanggung jawab moral serta prinsip-prinsip kemanusiaan 

universal (Farizi et al., 2024). Dialog lintas iman yang autentik hanya dapat terwujud ketika 

kebebasan beragama dipahami sebagai ruang bersama untuk meneguhkan nilai-nilai 

kemanusiaan, tidak dijadikan sarana legitimasi dominasi ideologis satu kelompok atas 

kelompok lainnya (Nendissa et al., 2024). Gagasan ini memberikan kontribusi penting bagi 

kerangka teoretis penelitian ini, kebebasan beragama tidak hanya diposisikan sebagai hak 

personal, melainkan bentuk tanggung jawab sosial dalam mewujudkan tatanan masyarakat 

yang adil dan berkeadaban (Amtiran & Kriswibowo, 2024). 

Berdasarkan uraian tersebut, maka penelitian ini bertujuan untuk mengkaji mengenai 

teologi kebebasan beragama terhadap surah Al-Baqarah ayat 256 dalam perspektif tafsir klasik 

dan kontemporer serta menganalisis relevansi teologi tersebut dalam membangun harmoni 

lintas iman di Sulawesi Utara pada konteks pluralitas. Penelitian ini diharapkan dapat 

memperkaya khazanah kajian interdisipliner antara ilmu tafsir dan sosiologi agama, 

memberikan landasan etis bagi para tokoh lintas iman dalam membangun harmoni sosial, 

serta berkontribusi pada penguatan kerukunan antarumat beragama berbasis nilai-nilai 

Qur’ani. 

Sejumlah penelitian terdahulu menunjukkan bahwa isu kebebasan beragama 

menempati posisi penting dalam diskursus Islam modern dan perbincangan mengenai 

pluralisme teologis (Walad et al., 2024). Dalam kajian sosiologi agama, konsep deprivatization 

of religion yaitu fenomena menguatnya kembali peran agama di ruang publik sebagai sumber 

nilai dalam membangun keadaban sosial, tanpa menanggalkan dimensi spiritualnya (Kadir et 

al., 2024). Pada konteks Indonesia, aktualisasi nilai-nilai Qur’ani terkait kebebasan beragama 

perlu diinterpretasikan secara kontekstual dalam kerangka Pancasila dan prinsip Bhinneka 

Tunggal Ika. Interpretasi paradigma ini dapat berfungsi sebagai kekuatan untuk memperkuat 

persatuan dalam kehidupan berbangsa dan bernegara, sehingga tidak menjadi pemicu 

fragmentasi sosial (Yudie, 2024). Beberapa studi empiris dalam kajian lokal, seperti yang 



Basri Saenong, Achmad Abubakar, Mardan 

 

 108 

dilakukan oleh (Pangalila & Mantiri, 2020) menunjukkan bahwa keberlanjutan harmoni 

antarumat beragama di Sulawesi Utara tidak terlepas dari peran nilai-nilai kearifan lokal, 

khususnya mapalus, sebagai sistem gotong royong yang bersifat inklusif dan melampaui sekat-

sekat agama maupun etnis. Bertolak dari temuan tersebut, penelitian ini berupaya 

mengintegrasikan hasil kajian lokal tersebut dengan analisis teologis dan sosiologis terhadap 

Al-Qur’an, guna merumuskan pemahaman yang lebih komprehensif mengenai kebebasan 

beragama sebagai landasan konseptual bagi penguatan dialog lintas iman dalam konteks 

keindonesiaan. 

Selain dipahami sebagai norma teologis, kebebasan beragama dalam Al-Qur’an juga 

memiliki implikasi sosial yang luas dalam kehidupan bermasyarakat. Prinsip la ikraha fi al-din 

tidak hanya mengatur relasi vertikal antara manusia dan Tuhan, tetapi juga membentuk etika 

relasi horizontal antarindividu dan antarkelompok dalam masyarakat majemuk. Dalam 

konteks ini, kebebasan beragama berfungsi sebagai fondasi moral yang mencegah lahirnya 

praktik diskriminasi, eksklusivisme, maupun dominasi ideologis atas nama agama. Oleh 

karena itu, nilai teologis Al-Qur’an perlu dibaca sebagai sumber etika sosial yang 

berkontribusi langsung pada pembentukan kehidupan bersama yang inklusif dan 

berkeadaban. 

Sulawesi Utara, dalam kerangka penelitian ini, tidak diposisikan sebagai objek kajian 

empiris lapangan, melainkan sebagai konteks sosial analitis untuk membaca relevansi nilai 

teologis kebebasan beragama dalam masyarakat plural. Karakteristik sosial Sulawesi Utara 

yang ditandai oleh konfigurasi mayoritas–minoritas agama, sejarah relasi lintas iman yang 

relatif stabil, serta penguatan nilai gotong royong melalui mapalus, menjadikan wilayah ini 

relevan sebagai ruang reflektif bagi pembacaan kontekstual Q.S. Al-Baqarah ayat 256. Dengan 

menjadikan Sulawesi Utara sebagai konteks analitis, penelitian ini berupaya menunjukkan 

bagaimana prinsip teologis Al-Qur’an dapat beresonansi dengan realitas sosial tanpa harus 

bergeser menjadi kajian sosiologis empiris. 

Pendekatan yang mengintegrasikan kajian tafsir Al-Qur’an dengan konteks sosial-

keagamaan seperti Sulawesi Utara memberikan kontribusi penting dalam pengembangan 

kajian interdisipliner antara ilmu tafsir dan sosiologi agama. Berbeda dengan penelitian yang 

hanya menempatkan ayat Al-Qur’an dalam kerangka normatif-teologis, penelitian ini 

menekankan pentingnya dialog antara teks suci dan konteks sosial kontemporer. Dengan 

demikian, prinsip la ikraha fi al-din tidak hanya dipahami sebagai doktrin keimanan, tetapi juga 

sebagai landasan konseptual yang relevan bagi penguatan dialog lintas iman dan harmoni 



Basri Saenong, Achmad Abubakar, Mardan 

 

 109 

sosial dalam masyarakat Indonesia yang majemuk. 

Penelitian ini menggunakan metode penelitian kepustakaan (library research) melalui 

pendekatan kualitatif-deskriptif dengan model tafsir tematik (maudhu’i). Model penelitian 

tafsir tematik (maudhu’i) ini dengan mengacu pada model yang dikembangkan oleh ‘Abd al-

Hayy al-Farmawi. Penafsiran dilakukan melalui beberapa tahapan, yaitu: menetapkan tema 

kajian secara spesifik dalam hal ini prinsip kebebasan beragama, mengidentifikasi dan 

menetapkan ayat utama yang menjadi fokus analisis yakni surah Al-Baqarah ayat 256. 

Kemudian ayat tersebut ditelaah dalam konteks historis dan sebab turunnya ayat (asbāb al-

nuzūl),  menganalisis makna kebahasaan dan struktur redaksional ayat, serta mensintesis 

penafsiran dengan merujuk pada tafsir klasik dan kontemporer untuk memperoleh 

pemahaman yang utuh dan kontekstual (Yasin, 2020). Melalui tahapan tersebut, penelitian ini 

fokus menginterpretasikan prinsip la ikraha fi al-din sebagai dasar teologi kebebasan beragama 

dalam surah Al-Baqarah ayat 256 dan menelisik aktualisasi ayat ini relevan dengan kehidupan 

keberagaman di Sulawesi Utara dalam membangun harmoni kehidupan lintas agama. Data 

penelitian terdiri dari sumber data primer yang terdiri dari kitab-kitab tafsir klasik dan 

kontemporer. Sedangkan data sekunder yakni berupa buku, artikel jurnal ilmiah, dan sumber 

relevan lainnya.  

Makna Teologis La ikraha fi al-din dalam Surah Al-Baqarah: 256 Tafsir Klasik dan 

Kontemporer  

Agama berfungsi sebagai sacred canopy atau “atap suci” yang menyediakan legitimasi 

moral sekaligus memberi makna eksistensial bagi kehidupan sosial. Namun demikian, dalam 

konteks masyarakat modern yang ditandai oleh proses sekularisasi dan pluralisasi, realitas 

keagamaan menjadi semakin cair dan terbuka terhadap penafsiran kembali (Noname, 2018). 

Dalam prinsip la ikraha fi al-din tidak adanya paksaan dalam beragama berfungsi sebagai 

landasan spiritual bagi terbangunnya relasi lintas iman yang sehat, di mana setiap pemeluk 

agama tetap berpegang teguh pada keyakinannya masing-masing, sekaligus membuka ruang 

untuk bekerja sama demi terciptanya harmoni sosial. Sebagaimana  para mufasir menafsirkan 

surah Al-Baqarah ayat 256, bahwa ayat ini menjadi landasan teologis penolakan praktik 

pemaksaan dalam ranah keimanan.  

ّدلا ىفَِ هارَكْاِ لآَ  ىقْٰثوُلْا ةِوَرُْعلْابِ كَسَمَْتسْا دَِقَف Fِّٰابِ نْۢمِؤُْیوَ تِوُْغاَّطلابِ رُْفكَّْی نْمََفۚ ِ يَّغلْا نَمُِ دشُّْرلا نََّیَبَّت دَْق نِۗیِْ

 )256 :2/ةرقبلا ( ٢٥٦ مٌیْلِعَ عٌیْمِسَُ Fّٰاوَۗ اھََل مَاصَفِنْا لاَ
  “Tidak ada paksaan dalam (menganut) agama (Islam). Sungguh, telah jelas jalan yang benar 

dari jalan yang sesat. Siapa yang ingkar kepada tagut79) dan beriman kepada Allah sungguh 
telah berpegang teguh pada tali yang sangat kuat yang tidak akan putus. Allah Maha 



Basri Saenong, Achmad Abubakar, Mardan 

 

 110 

Mendengar lagi Maha Mengetahui.”(Al-Baqarah/2:256).  
 

Dalam tafsirnya, al-Tabarī menegaskan bahwa ajaran Islam dibangun di atas 

argumentasi rasional (ḥujjah) dan pengetahuan, bukan pada penggunaan kekuatan atau 

tekanan. Hal ini menunjukkan bahwa iman dalam perspektif Al-Qur’an harus lahir dari 

kesadaran intelektual dan spiritual individu. Ayat la ikraha fi al-din secara tegas menegasikan 

praktik pemaksaan dalam ranah keimanan (At-Thabari, n.d.). Sementara itu, Al-Qurtubi 

menempatkan ayat ini dalam konteks sosial Madinah, yakni masyarakat majemuk di mana 

kaum Muslim hidup berdampingan dengan komunitas Yahudi dan Nasrani. Dalam kerangka 

tersebut, Al-Qurtubi menegaskan bahwa Islam mengakui dan menghormati keberadaan 

agama lain selama relasi sosial dijalankan secara damai (Al-Qurthubi, 2008). Dalam perspektif 

pemikiran Islam kontemporer, Fazlur Rahman menegaskan bahwa kebebasan beragama 

merupakan implikasi logis dari pandangan dunia Al-Qur’an yang menempatkan manusia 

sebagai makhluk berakal dan bermoral. Menurutnya, keimanan yang autentik hanya dapat 

lahir melalui kesadaran reflektif dan tanggung jawab etis individu, bukan melalui paksaan 

eksternal. Dalam pembahasannya mengenai prinsip kebebasan beragama, Fazlur Rahman 

menempatkan ayat la ikraha fi al-din (Q.S. Al-Baqarah: 256) sebagai dasar normatif yang 

menegaskan bahwa pilihan iman harus didasarkan pada pemahaman dan kesadaran moral 

manusia (Rahman, 2009). Kebebasan beragama tidak hanya dipahami sebagai hak moral 

semata, tetapi juga sebagai prasyarat fundamental bagi lahirnya keimanan yang autentik. 

Quraish Shihab menegaskan bahwa kebebasan dalam ranah keyakinan bersifat absolut, 

namun dalam praktik sosial harus dibingkai oleh batas-batas etis agar tidak menimbulkan 

pelanggaran terhadap hak dan kebebasan pihak lain. Pandangan ini selaras dengan prinsip al-

ta‘āyush al-silmī atau koeksistensi damai, yang menjadi landasan normatif dalam kehidupan 

masyarakat plural dan menekankan pentingnya keseimbangan antara kebebasan individu dan 

tanggung jawab sosial (Shihab, 2002). 

Dengan demikian, Q.S. Al-Baqarah ayat 256 tidak semata-mata menegaskan kebebasan 

individu dalam ranah keimanan, tetapi juga memuat konsekuensi sosial dan politik yang lebih 

luas, yakni pengakuan atas pluralitas serta penguatan tanggung jawab sosial antarumat 

beragama. Dari sudut pandang sosiologis, kebebasan beragama berfungsi sebagai salah satu 

pilar utama dalam pembentukan masyarakat madani.  

Kebebasan Beragama sebagai Prasyarat Harmoni Sosial 



Basri Saenong, Achmad Abubakar, Mardan 

 

 111 

Kebebasan beragama dalam Q.S. Al-Baqarah ayat 256 tidak berhenti pada pengakuan 

hak individual, tetapi memiliki fungsi sosial yang signifikan. Quraish Shihab menegaskan 

bahwa kebebasan dalam ranah keyakinan bersifat absolut, namun dalam praktik sosial harus 

dibingkai oleh tanggung jawab etis agar tidak melanggar hak pihak lain. Dengan demikian, 

kebebasan beragama berfungsi sebagai mekanisme penyeimbang antara otonomi individu 

dan ketertiban sosial (M. Quraish Shihab, 2005).  

Dari perspektif sosiologi agama, teologi ini selaras dengan pandangan Bryan S. Turner 

yang menempatkan kebebasan beragama sebagai salah satu indikator penting masyarakat 

modern dan masyarakat madani. Turner menegaskan bahwa kebebasan beragama 

memungkinkan agama hadir dan berperan dalam ruang publik secara etis, tanpa bersifat 

dominatif atau menegasikan keberadaan kelompok agama lain. Dalam kerangka ini, prinsip 

la ikraha fi al-din dapat dipahami sebagai landasan teologis yang sejalan dengan gagasan 

masyarakat madani, yakni terciptanya relasi sosial yang inklusif, dialogis, dan berkeadilan di 

tengah pluralitas agama. 

Bryan S. Turner (2011) memandang kebebasan beragama sebagai indikator penting 

modernitas sosial, di mana agama memiliki ruang untuk berperan dalam ranah publik secara 

etis tanpa berada di bawah dominasi negara (Budiatri & WIRATRAMAN, 2022). Hal ini 

menunjukkan bahwa praktik kebebasan beragama sering kali menghadapi tantangan, 

khususnya yang dialami oleh kelompok minoritas, seperti persoalan pendirian rumah ibadah 

dan berbagai bentuk diskriminasi sosial (Tajmila et al., 2025). Akan tetapi, dinamika tersebut 

tidak selalu berlangsung seragam di seluruh wilayah. Di Sulawesi Utara, misalnya, posisi 

Muslim sebagai kelompok minoritas justru diimbangi oleh peran mayoritas Kristen yang 

secara aktif menjaga harmoni sosial, sejalan dengan nilai-nilai budaya lokal yang menekankan 

kebersamaan dan toleransi. 

Berdasarkan laporan Forum Komunikasi Umat Beragama (FKUB) Sulawesi Utara 

pada tahun 2023, terdapat lebih dari 80% masyarakat menilai relasi antarumat beragama di 

wilayah tersebut berada dalam kategori “sangat baik.” Temuan ini menunjukkan bahwa 

prinsip kebebasan beragama sebagaimana diajarkan dalam Al-Qur’an memiliki keterkaitan 

yang signifikan dengan terjaganya stabilitas sosial. Dalam konteks ini, kebebasan beragama 

berfungsi sebagai etika publik yang menopang terciptanya relasi sosial yang inklusif serta 

menjamin rasa keadilan di tengah masyarakat yang majemuk (Tajmila et al., 2025). 

Sulawesi Utara merupakan kawasan yang memiliki sejarah panjang dalam dinamika 

interaksi lintas budaya dan agama. Proses masuknya Islam ke wilayah ini diperkirakan telah 



Basri Saenong, Achmad Abubakar, Mardan 

 

 112 

berlangsung sejak abad ke-15 melalui jaringan perdagangan di pesisir utara, terutama yang 

melibatkan para pedagang Muslim dari Maluku, Ternate, dan Kesultanan Tidore. Kehadiran 

para pedagang tersebut tidak hanya membawa komoditas ekonomi, tetapi juga 

memperkenalkan tradisi sosial, sistem hukum, serta nilai-nilai spiritual Islam yang kemudian 

berinteraksi dengan budaya lokal setempat (Al Munawwarah, 2023). Sebaliknya, kawasan 

pedalaman Minahasa berkembang sebagai pusat pertumbuhan Kekristenan yang diperkuat 

oleh kebijakan kolonial Belanda melalui jalur pendidikan, administrasi pemerintahan, serta 

pembangunan institusi gereja. Proses historis tersebut membentuk konfigurasi keagamaan 

yang khas di Sulawesi Utara, di mana komunitas Muslim lebih banyak terkonsentrasi di 

wilayah pesisir, sementara komunitas Kristen memiliki basis yang kuat di daerah pedalaman. 

Pasca-kemerdekaan, masyarakat Sulawesi Utara terus meneguhkan pola relasi sosial yang 

harmonis melalui penguatan budaya lokal, khususnya mapalus, yang menekankan nilai-nilai 

gotong royong, solidaritas, dan kerja sama lintas etnis serta lintas agama sebagai fondasi 

kehidupan bersama (Mokodongan & Kasim, 2025). Mapalus tidak hanya berfungsi sebagai 

praktik sosial dalam kehidupan sehari-hari, tetapi juga sebagai modal budaya yang strategis 

dalam menjaga kohesi sosial. Nilai-nilai yang terkandung di dalamnya berperan dalam 

mereduksi potensi konflik serta memperkuat rasa kebersamaan dan solidaritas di tengah 

keberagaman sosial, etnis, dan keagamaan. 

Meskipun dikenal sebagai wilayah dengan tradisi kerukunan yang kuat, masyarakat 

Sulawesi Utara tetap menghadapi berbagai tantangan kontemporer. Menguatnya politik 

identitas, khususnya sejak periode pascareformasi, menghadirkan risiko fragmentasi sosial 

ketika agama atau etnis dimobilisasi sebagai instrumen dalam wacana dan praktik politik. Di 

sisi lain, akselerasi perkembangan media sosial turut membentuk pola persepsi dan interaksi 

masyarakat, sekaligus membuka ruang terjadinya polarisasi di ranah digital yang kerap 

didorong oleh stereotip serta penyebaran informasi yang belum terverifikasi (Junaeda, 2024).   

Temuan penelitian ini menunjukkan bahwa prinsip la ikraha fi al-din dalam Q.S. Al-

Baqarah [2]:256 tidak hanya bermakna sebagai norma teologis tentang kebebasan memilih 

agama, tetapi juga memiliki implikasi sosial yang relevan bagi pembentukan relasi lintas iman 

dalam masyarakat plural. Kesimpulan para mufasir klasik dan kontemporer memperlihatkan 

adanya kesepahaman bahwa peniadaan paksaan dalam beragama merupakan prasyarat 

lahirnya keimanan yang autentik dan bertanggung jawab. 

Dalam penelitian ini, Sulawesi Utara tidak diposisikan sebagai lokasi penelitian 

lapangan, melainkan sebagai konteks sosial analitis untuk membaca relevansi nilai teologis 



Basri Saenong, Achmad Abubakar, Mardan 

 

 113 

Al-Qur’an dalam masyarakat yang ditandai oleh keberagaman agama. Penempatan ini bersifat 

reflektif dan konseptual, bukan evaluatif, sehingga tidak dimaksudkan untuk mengklaim 

hubungan kausal antara ajaran Al-Qur’an dan praktik sosial tertentu. 

Dengan demikian, relevansi prinsip la ikraha fi al-din dalam konteks Sulawesi Utara 

terletak pada kesesuaiannya sebagai landasan etis bagi kehidupan sosial yang menghargai 

kebebasan berkeyakinan, dialog lintas iman, dan solidaritas sosial. Temuan ini menegaskan 

bahwa nilai-nilai Al-Qur’an dapat dibaca secara kontekstual dan dialogis dalam masyarakat 

plural tanpa harus direduksi menjadi klaim implementasi empiris. 

Relevansi Nilai La ikraha fi al-din dalam Konteks Sulawesi Utara 

Teologi dalam Q.S. Al-Baqarah ayat 256 ini menunjukkan bahwa prinsip kebebasan 

beragama memiliki relevansi konseptual yang kuat dengan dinamika sosial-keagamaan 

masyarakatSulawesi Utara. Relevansi tersebut tidak dipahami sebagai implementasi normatif 

kebijakan tertentu, melainkan sebagai keterkaitan antara kesimpulan penafsiran para ulama 

terhadap ayat la ikraha fi al-din dan realitas sosial yang tercermin dalam praktik relasi lintas 

iman di Sulawesi Utara. Untuk memperjelas analisis tersebut, pemetaan berikut disajikan 

dalam bentuk tabel yang menghubungkan kesimpulan tafsir ulama dengan konteks sosial-

keagamaan Sulawesi Utara. 

Tabel 1. Pemetaan Kesimpulan Tafsir Ulama atas Q.S. Al-Baqarah: 256 dan 

Relevansinya dengan Konteks Sulawesi Utara 

No Mufasir / 
Pemikir 

Kesimpulan Penafsiran atas 
Q.S. Al-Baqarah [2]:256 

Relevansi dengan 
Konteks Sosial Sulawesi 

Utara 
1 Al-Ṭabarī Tidak dibenarkan adanya 

pemaksaan dalam beragama; 
iman hanya sah jika lahir dari 
kesadaran setelah kebenaran 
dijelaskan secara rasional 
(ḥujjah). 

Prinsip ini selaras dengan 
pola relasi antarumat 
beragama di Sulawesi Utara 
yang menekankan 
kebebasan keyakinan tanpa 
tekanan dari kelompok 
mayoritas terhadap 
minoritas. 

2 Al-Qurtubi Ayat la ikraha fi al-din 
menegaskan pengakuan Islam 
terhadap keberadaan agama 
lain dalam masyarakat majemuk 
selama relasi sosial berlangsung 
damai. 

Menjadi landasan normatif 
bagi kehidupan 
berdampingan secara damai 
antara komunitas Kristen 
dan Muslim di Sulawesi 
Utara. 
 

3 Fazlur Rahman Kebebasan beragama 
merupakan prasyarat lahirnya 
keimanan yang autentik karena 

Relevan dengan kesadaran 
keberagamaan masyarakat 
Sulawesi Utara yang 



Basri Saenong, Achmad Abubakar, Mardan 

 

 114 

manusia adalah subjek moral 
yang bertanggung jawab. 

tumbuh melalui interaksi 
sosial dan bukan melalui 
dominasi ideologis. 
 

4 M. Quraish 
Shihab 

Kebebasan beragama bersifat 
prinsipil dalam Islam, tetapi 
harus dibingkai oleh etika sosial 
agar tidak melanggar hak orang 
lain. 

Selaras dengan praktik 
toleransi dan kerja sama 
lintas iman yang diikat oleh 
norma sosial dan kearifan 
lokal mapalus 

 

Secara analitis, relevansi nilai la ikraha fi al-din dalam konteks Sulawesi Utara tidak 

dimaknai sebagai bukti penerapan normatif ajaran Islam dalam praktik sosial tertentu, 

melainkan sebagai kesesuaian nilai antara prinsip teologis Al-Qur’an dan etos sosial 

masyarakat plural. Prinsip kebebasan beragama berfungsi sebagai kerangka etis yang 

memungkinkan kelompok mayoritas dan minoritas menjalankan keyakinannya secara 

bermartabat tanpa rasa terancam. Dalam kerangka ini, teologi Al-Qur’an dibaca sebagai 

sumber nilai yang memberikan orientasi moral bagi relasi sosial, bukan sebagai legitimasi 

formal terhadap struktur sosial tertentu. 

Penempatan Sulawesi Utara dalam penelitian ini bersifat kontekstual dan reflektif, 

bukan empiris. Artinya, wilayah ini tidak dijadikan objek pengukuran sosial atau evaluasi 

kebijakan keagamaan, melainkan sebagai ruang analisis untuk memahami bagaimana nilai 

kebebasan beragama dapat dibaca secara kontekstual dalam masyarakat majemuk. Dengan 

pendekatan ini, relevansi Q.S. Al-Baqarah ayat 256 dipahami melalui koherensi nilai antara 

teks Al-Qur’an dan karakter umum kehidupan sosial yang menjunjung tinggi toleransi dan 

kebersamaan. 

Temuan ini menegaskan bahwa prinsip la ikraha fi al-din memiliki daya hidup yang 

melampaui batas ruang dan waktu, karena nilai-nilainya dapat dikontekstualisasikan dalam 

berbagai realitas sosial yang berbeda. Dalam konteks Sulawesi Utara, prinsip tersebut 

berfungsi sebagai landasan etis yang menopang dialog lintas iman dan solidaritas sosial, tanpa 

harus direduksi menjadi klaim implementasi keagamaan tertentu. Dengan demikian, teologi 

kebebasan beragama dalam Al-Qur’an dapat dipahami sebagai sumber inspirasi moral bagi 

penguatan harmoni sosial dalam masyarakat plural. 

Dalam konteks ini, prinsip kebebasan beragama teraktualisasi melalui praktik dialog 

lintas iman, toleransi, serta kerja sama sosial yang ditopang oleh budaya lokal mapalus. 

Budaya ini berfungsi sebagai modal sosial yang memperkuat solidaritas lintas agama dan 

mereduksi potensi konflik. Temuan ini menunjukkan bahwa nilai teologis kebebasan 



Basri Saenong, Achmad Abubakar, Mardan 

 

 115 

beragama tidak bersifat abstrak, melainkan dapat bertransformasi menjadi etika sosial yang 

hidup dalam praktik keseharian masyarakat. 

Dalam konteks kekinian, Quraish Shihab menegaskan bahwa dialog lintas iman tidak 

diarahkan untuk menyeragamkan ajaran agama, melainkan untuk meneguhkan nilai-nilai 

universal kemanusiaan yang menjadi pesan bersama setiap tradisi keagamaan. Menurutnya, 

perbedaan keyakinan merupakan keniscayaan yang harus disikapi melalui sikap saling 

menghormati dan kerja sama dalam kebaikan, bukan melalui pemaksaan atau klaim 

kebenaran yang bersifat eksklusif. Dalam kerangka ini, prinsip la ikraha fi al-din (tidak ada 

paksaan dalam beragama) berfungsi sebagai landasan spiritual bagi terbangunnya relasi lintas 

iman yang sehat, di mana setiap pemeluk agama tetap berpegang teguh pada keyakinannya 

masing-masing, sekaligus membuka ruang dialog dan kerja sama demi terciptanya harmoni 

sosial (Shihab, 2007). 

Fenomena tersebut sejalan dengan konsep public religion yang dikemukakan oleh José 

Casanova, yaitu ketika agama berpartisipasi secara aktif dalam ruang publik sebagai sumber 

nilai moral dan solidaritas sosial, tanpa bersifat hegemonik ataupun menyingkirkan kelompok 

lain (Casanova, 1994). Dalam kerangka ini, agama tidak diposisikan sebagai kekuatan 

dominatif yang memaksakan kebenaran, melainkan sebagai aktor etis yang berkontribusi 

pada pembentukan kehidupan sosial yang plural dan demokratis. Dalam kerangka ini, agama 

berkontribusi secara etis terhadap kehidupan bersama dengan tetap menghormati prinsip 

pluralisme dan keadilan sosial (Salim et al., 2023). Di Sulawesi Utara, prinsip tersebut 

tercermin secara konkret dalam praktik sosial sehari-hari, di mana para tokoh agama dari 

berbagai denominasi terlibat bersama dalam kegiatan kerja bakti, aksi sosial, pelayanan 

kemanusiaan lintas iman, serta partisipasi dalam perayaan hari besar keagamaan secara 

inklusif. Pola interaksi ini menegaskan bahwa agama memiliki potensi sebagai kekuatan 

pemersatu yang mendorong solidaritas sosial, alih-alih menjadi sumber ketegangan atau 

konflik dalam kehidupan masyarakat yang majemuk. 

Lebih lanjut, (Thontowi et al., 2019) menegaskan bahwa penguatan dialog lintas iman 

di Indonesia menuntut hadirnya kesadaran teologis yang berjalan seiring dengan empati 

sosial. Mereka menyoroti bahwa dialog antaragama akan kehilangan makna substantif apabila 

hanya berlangsung pada tataran formal atau seremonial. Dalam pandangan tersebut, hakikat 

kebebasan beragama menurut perspektif Al-Qur’an dipahami sebagai kebebasan yang 

memanusiakan manusia, yakni kebebasan yang memungkinkan setiap individu untuk 

beriman secara sadar, beramal kebajikan, serta berpartisipasi dalam ruang publik tanpa 



Basri Saenong, Achmad Abubakar, Mardan 

 

 116 

mengalami diskriminasi. Oleh karena itu, transformasi dialog lintas iman tidak semata-mata 

berkaitan dengan perdebatan teologis, tetapi juga merupakan praktik sosial yang 

merefleksikan nilai raḥmatan lil ‘ālamīn dalam kehidupan bersama. 

Di samping itu, fondasi teologis Islam menegaskan prinsip raḥmatan lil-‘ālamīn sebagai 

manifestasi rahmat bagi seluruh ciptaan, serta konsep ta‘āruf (saling mengenal) sebagaimana 

ditegaskan dalam Q.S. Al-Ḥujurāt ayat 13. Ayat tersebut menegaskan bahwa keberagaman 

suku, bangsa, dan agama merupakan kehendak Ilahi yang dimaksudkan untuk membangun 

saling pengertian, bukan permusuhan. Berangkat dari prinsip ini, dialog lintas iman dalam 

Islam dipahami sebagai proses pembelajaran yang bersifat etis dan spiritual, di mana umat 

beragama tidak hanya mengakui dan menghormati perbedaan, tetapi juga secara aktif 

menumbuhkan nilai-nilai kebajikan bersama dalam kehidupan sosial. 

Dengan demikian, dialog lintas iman dalam Islam bukan hanya sekadar teori, tetapi 

diwujudkan dalam sikap dan tindakan nyata: pengakuan terhadap pluralitas, keterbukaan 

dalam interaksi sosial, dan komitmen terhadap kebaikan universal yang membawa manfaat 

bagi seluruh masyarakat. 

Secara teologis, prinsip la ikraha fi al-din menegaskan bahwa Islam menempatkan 

kebebasan beragama sebagai bagian dari tanggung jawab moral manusia di hadapan Tuhan. 

Kebebasan tersebut bukanlah kebebasan tanpa batas, melainkan kebebasan yang diarahkan 

pada pembentukan keimanan yang sadar, reflektif, dan bertanggung jawab. Dengan 

demikian, keimanan tidak dipahami sebagai hasil tekanan sosial atau dominasi kekuasaan, 

tetapi sebagai pilihan spiritual yang lahir dari pemahaman dan kesadaran etis individu. 

Dalam dimensi sosial, prinsip kebebasan beragama memiliki implikasi langsung 

terhadap cara masyarakat mengelola perbedaan keyakinan. La ikraha fi al-din berfungsi sebagai 

kerangka etis yang mencegah lahirnya praktik diskriminasi dan eksklusivisme berbasis agama. 

Prinsip ini mendorong terciptanya relasi sosial yang egaliter, di mana setiap kelompok agama 

memiliki ruang yang setara untuk mengekspresikan keyakinannya tanpa rasa terancam atau 

terpinggirkan. 

Dalam konteks masyarakat plural seperti Indonesia, implikasi sosial dari prinsip 

kebebasan beragama menjadi semakin relevan. Keragaman agama yang ada tidak dapat 

dikelola hanya melalui pendekatan hukum atau kebijakan formal, tetapi memerlukan fondasi 

etis yang bersumber dari nilai-nilai keagamaan itu sendiri. Oleh karena itu, teologi kebebasan 

beragama dalam Al-Qur’an dapat dipahami sebagai sumber etika publik yang berperan dalam 

memperkuat kohesi sosial dan solidaritas kebangsaan. 



Basri Saenong, Achmad Abubakar, Mardan 

 

 117 

Dengan menempatkan Sulawesi Utara sebagai konteks sosial analitis, implikasi teologis 

dan sosial tersebut dapat dibaca secara reflektif dalam realitas masyarakat yang menjunjung 

tinggi toleransi dan kebersamaan lintas iman. Penempatan ini tidak dimaksudkan untuk 

mengklaim keberhasilan empiris tertentu, melainkan untuk menunjukkan koherensi antara 

nilai teologis Al-Qur’an dan karakter umum kehidupan sosial masyarakat plural. Dengan 

demikian, prinsip la ikraha fi al-din berfungsi sebagai orientasi moral yang relevan bagi 

penguatan harmoni sosial. 

Refleksi Teologis dan Tantangan Aktual Kebebasan Beragama 

Meskipun prinsip la ikraha fi al-din secara teologis telah memberikan landasan yang 

kuat bagi pengakuan kebebasan beragama dalam Islam, realitas sosial kontemporer 

menunjukkan bahwa aktualisasi nilai tersebut tidak selalu berlangsung secara linear. 

Tantangan kebebasan beragama dalam masyarakat plural sering kali muncul bukan semata-

mata dari perbedaan teologis, tetapi dari faktor sosial, politik, dan kultural yang menyertai 

ekspresi keberagamaan di ruang publik. Dalam konteks ini, teologi kebebasan beragama perlu 

dibaca secara kritis dan reflektif agar tetap relevan dengan dinamika masyarakat modern. 

Salah satu tantangan utama dalam praktik kebebasan beragama adalah menguatnya politik 

identitas yang menjadikan agama sebagai instrumen mobilisasi sosial dan politik. Ketika 

agama direduksi menjadi simbol identitas kolektif yang bersifat eksklusif, potensi konflik 

antarumat beragama menjadi semakin besar. Prinsip la ikraha fi al-din dalam konteks ini 

berfungsi sebagai koreksi teologis terhadap kecenderungan tersebut, dengan menegaskan 

bahwa iman tidak dapat dipaksakan dan tidak seharusnya dijadikan alat dominasi atau 

legitimasi kekuasaan. 

Di sisi lain, perkembangan media digital turut menghadirkan tantangan baru dalam 

pengelolaan relasi lintas iman. Ruang digital memungkinkan ekspresi keberagamaan 

berlangsung secara terbuka dan masif, namun juga membuka peluang terjadinya polarisasi, 

penyebaran ujaran kebencian, serta misinformasi berbasis agama. Dalam situasi ini, 

kebebasan beragama menuntut kedewasaan etis, baik di tingkat individu maupun komunitas, 

agar ruang publik digital tidak menjadi arena konflik yang merusak kohesi sosial. 

Dalam konteks Sulawesi Utara, tantangan-tantangan tersebut tidak sepenuhnya 

absen, meskipun wilayah ini dikenal memiliki tradisi kerukunan yang relatif kuat. Penempatan 

Sulawesi Utara sebagai konteks sosial analitis dalam penelitian ini memungkinkan pembacaan 

reflektif terhadap bagaimana nilai teologis kebebasan beragama dihadapkan pada dinamika 

sosial kontemporer. Pendekatan ini tidak dimaksudkan untuk menilai keberhasilan atau 



Basri Saenong, Achmad Abubakar, Mardan 

 

 118 

kegagalan praktik sosial tertentu, melainkan untuk menunjukkan bahwa harmoni sosial 

memerlukan penguatan nilai etis secara berkelanjutan. 

Dengan demikian, refleksi teologis terhadap prinsip la ikraha fi al-din menjadi penting 

bukan hanya sebagai wacana normatif, tetapi juga sebagai sumber etika publik dalam 

menghadapi tantangan kebebasan beragama di masyarakat plural. Refleksi ini sekaligus 

menjadi jembatan konseptual menuju kesimpulan penelitian, yang menegaskan kembali 

peran Al-Qur’an sebagai sumber nilai yang hidup dan kontekstual dalam kehidupan sosial. 

Kesimpulan 

Penelitian ini menyimpulkan bahwa prinsip la ikraha fi al-din dalam Q.S. Al-Baqarah 

ayat 256 merupakan landasan teologis yang menegaskan kebebasan beragama sebagai pilihan 

moral dan spiritual yang harus lahir dari kesadaran individu, bukan dari paksaan eksternal. 

Analisis terhadap tafsir klasik dan kontemporer menunjukkan adanya kesepahaman bahwa 

iman yang autentik hanya dapat tumbuh melalui kebebasan, rasionalitas, dan tanggung jawab 

etis manusia. Nilai kebebasan beragama memiliki relevansi konseptual yang kuat dengan 

dinamika sosial-keagamaan masyarakat Sulawesi Utara. Relasi lintas iman yang relatif 

harmonis, praktik dialog antarumat beragama, serta penguatan solidaritas sosial melalui 

kearifan lokal mapalus mencerminkan kesesuaian antara nilai teologis Al-Qur’an dan realitas 

sosial masyarakat plural. Dengan demikian, prinsip la ikraha fi al-din tidak hanya berfungsi 

sebagai norma teologis, tetapi juga sebagai fondasi etis bagi pembentukan relasi sosial yang 

inklusif dan dialogis.  Penelitian ini merekomendasikan penelitian lanjutan dapat memperluas 

fokus kajian pada peran media digital dalam membentuk persepsi dan praktik kebebasan 

beragama di masyarakat plural. Pendekatan interdisipliner yang mengintegrasikan studi tafsir, 

sosiologi agama, dan kajian komunikasi diharapkan dapat memperkaya pemahaman 

mengenai aktualisasi nilai-nilai Al-Qur’an dalam konteks kehidupan masyarakat 

kontemporer. 

Secara konseptual, penelitian ini menegaskan pentingnya pembacaan kontekstual 

terhadap teks Al-Qur’an dalam merespons dinamika masyarakat plural. Dengan 

menempatkan Sulawesi Utara sebagai konteks sosial analitis, penelitian ini tidak bermaksud 

mengklaim hubungan kausal atau keberhasilan empiris tertentu, melainkan menunjukkan 

koherensi nilai antara prinsip teologis la ikraha fi al-din dan karakter umum relasi sosial yang 

menjunjung kebebasan berkeyakinan, dialog lintas iman, dan solidaritas sosial. Pendekatan 

ini memperlihatkan bahwa Al-Qur’an tidak hanya berfungsi sebagai sumber norma 



Basri Saenong, Achmad Abubakar, Mardan 

 

 119 

keimanan, tetapi juga sebagai sumber etika publik yang relevan bagi penguatan harmoni sosial 

dan kehidupan bersama dalam masyarakat Indonesia yang majemuk. 

Daftar Pustaka 

Al-Qurthubi, I. (2008). Al-Jami’ li Ahkam Al-Qur’an (M. H. Utsman & M. I. Al-Hifnawi (ed.); 

Asmuni (penerj.); Jilid 1). Pustaka Azzam. 

Al Munawwarah, R. (2023). Sejarah Pendidikan Islam Di Maluku Pada Masa Awal Serta 

Perkembangannya. Vifada Journal of Education, 1(2), 29–36. 

Alfarishy, Y. (2023). Kebebasan Beragama dalam Perspektif Deklarasi Universal HAM dan 

Deklarasi Kairo 1990. IN RIGHT: Jurnal Agama dan Hak Azazi Manusia, 12(1), 81–

99. 

Amir, N., Abubakar, A., & Yusuf, M. (2023). Moderasi Beragama Sebagai Solusi Dalam 

Menghadapi Gerakan Radikalisme (Kajian Tahlili QS Al-Mumtah {anah Ayat 8-9). 

Jurnal Al-Mubarak: Jurnal Kajian Al-Qur’an dan Tafsir, 8(2), 28–46. 

Amtiran, A. A., & Kriswibowo, A. (2024). Kepemimpinan agama dan dialog antaragama: 

Strategi pembangunan masyarakat multikultural berbasis moderasi beragama. Jurnal 

Penelitian Agama Hindu, 8(3), 331–348. 

At-Thabari, A. J. M. bin J. (n.d.). Tafsir at-Thabary: Jami’ul Bayan ‘an Ta’wil Qur’an (Jilid 1). 

Maktabah Ibn Taimiyah. 

Budiatri, A. P., & WIRATRAMAN, H. (2022). Demokrasi tanpa demos: refleksi 100 ilmuwan sosial 

politik tentang kemunduran demokrasi di Indonesia. Lp3es. 

Casanova, J. (1994). Public religions in the modern world. University of Chicago press. 

Dalle, A., & Tobroni, T. (2025). Dimensi-dimensi dalam beragama: Spiritual, intelektual, 

emosi, etika, dan sosial. Ikhlas: Jurnal Ilmiah Pendidikan Islam, 2(1), 151–165. 

Farizi, I. A., Salsabila, K., & Muhyi, A. A. (2024). MENEGAKKAN KEADILAN DALAM 

ISLAM: PENDEKATAN TAFSIR AL-QUR’AN TERHADAP HAK ASASI 

MANUSIA. Basha’ir: Jurnal Studi Al-Qur’an dan Tafsir, 4(1), 31–42. 

Junaeda, S. (2024). Dinamika Populisme di Era Digital: Pengaruh Media Sosial Terhadap 

Pemikiran Politik Masyarakat. Journal of Education and Culture, 4(2), 23–27. 

Kadir, A., Dengah, G. M. A., Kumaat, M., & Sangiang, F. (2024). Religious Sphere dan 

Pergeseran Budaya: Analisis Konseptual dan Sosiologis dalam Masyarakat Modern. 

Jurnal Saintifik (Multi Science Journal), 22(3), 123–130. 

M. Quraish Shihab. (2005). Tafsir al-Mishbah: Pesan, Kesan dan Keserasian al-Qur’an (Vol. 13). 

Lentera Hati. 



Basri Saenong, Achmad Abubakar, Mardan 

 

 120 

Mokodongan, F., & Kasim, R. (2025). Menjadi Muslim di Minahasa Utara: Dinamika 

Kehidupan Komunitas Islam di Daerah Minoritas. Qolamuna: Jurnal Studi Islam, 

10(02), 142–164. 

Nendissa, J. E., Simamora, R. H., Rotua, D. M., Baringbing, P. G. W., & Farneyanan, S. 

(2024). Pluralisme Agama-Agama: Tantangan, Peluang, dan Perspektif Teologis 

Dalam Membangun Kerukunan Umat Beragama di Indonesia. Jurnal Sosiologi Agama 

dan Teologi Indonesia, 2(2), 155–184. 

Noname, N. (2018). Pemahaman Teoritik Teori Konstruksi Sosial. Jurnal Inovasi, 12(2), 1–25. 

Pangalila, T., & Mantiri, J. (2020). Nilai budaya masyarakat Sulawesi Utara sebagai model 

pendidikan toleransi. Jurnal Ilmiah Mimbar Demokrasi, 20(1), 1–10. 

Rahman, F. (2009). Major Themes of the Qur’an. University of Chicago Press. 

Riandhy, B., Ranteallo, A., Kasim, S., Abidin, M., Mulkan, M., & Ismail, N. S. (2024). Moderasi 

Beragama dalam Pandangan Aktor-Aktor Kerukunan Provinsi Sulawesi Barat. Deepublish. 

Salim, A., Hermawan, W., Bukido, R., Umar, M., Ali, N., Idris, M., Willya, E., Mubarok, A. 

Z. S., Rasyid, A. F., & Yusuf, N. (2023). Moderasi Beragama: Implementasi dalam 

Pendidikan, Agama dan Budaya Lokal. 

Shihab, M. Q. (2002). Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur’an (Volume 1). 

Lentera Hati. 

Shihab, M. Q. (2007). “ Membumikan” Al-Quran: fungsi dan peran wahyu dalam kehidupan 

masyarakat. Mizan Pustaka. 

Tabrozi, D., Umam, M. F., & Rohman, P. K. S. (2025). Konsep Negara Modern dalam 

Menjamin Kebebasan Berpendapat di Indonesia: Studi Kritis antara Konsep dan 

Praktik. Seminar Nasional Hukum Ilmu Sosial dan Ilmu Politik, 2(1), 199–211. 

Tajmila, T., Syahwan, A., Aditya, M. D. S., Rafi, P. A., Rahman, M., & Muzakir, Y. (2025). 

Peran dan Tanggung Jawab Pemerintah Daerah dalam Perizinan Rumah Ibadah 

Berdasarkan Hak Konstitusional Kebebasan Beragama. Wathan: Jurnal Ilmu Sosial dan 

Humaniora, 2(2), 260–279. 

Thontowi, Z. S., Syafii, A., & Dardiri, A. (2019). Manajemen Pendidikan Keluarga: Perspektif 

Al-Quran Menjawab Urban Middle Class Milenial. Edukasi Islami: Jurnal Pendidikan 

Islam, 8(01), 159. https://doi.org/10.30868/ei.v8i01.393 

Walad, M., Dewi, N. W. R., Windayani, N. L. I., Mudana, I. W., & Lasmawan, I. W. (2024). 

Pendekatan Pluralisme Agama Dalam Pendidikan Di Indonesia: Tantangan Dan 

Strategi Implementasi. Jurnal Ilmiah Pendidikan Citra Bakti, 11(3), 871–886. 



Basri Saenong, Achmad Abubakar, Mardan 

 

 121 

Wardani, G. R. S., Hidayah, K., & Suwandi, S. (2021). Hak Asasi Manusia Dan Statement 

Kebebasan Beragama Dalam Al-Qur’an: Kajian Tafsir Surat Al-Baqarah Ayat 256. 

QOF, 5(1), 121–132. 

Yasin, H. (2020). Mengenal metode penafsiran al Quran. Tahdzib Al-Akhlaq: Jurnal Pendidikan 

Islam, 3(1), 34–51. 

Yudie, N. (2024). Pancasila dan Bhineka Tunggal Ika Adalah Fondasi Integrasi Bangsa 

Indonesia. PROSIDING PENELITIAN DAN PENGABDIAN KEAGAMAAN, 

1, 99–106. 

 

 

 
 


