Takwil: Journal of Quran and Hadith Studies
Volume 4 No 2 (2025) 105-121
https://ejournal.iainketinci.ac.id/index.php/takwil /index

Religious Freedom Theology in Q.S. Al-Baqarah (2): 256 and
Its Implications for Interfaith Harmony in North Sulawesi

Basri Saenong ', Achmad Abubakat?, Mardan®
"Kantor Wilayah (Kanwil) Kemenag Provinsi Sulawesi Utara, Indonesia
> Universitas Islam Negeri (UIN) Alauddin Makassar, Indonesia
basrisaenongl71411(@gmail.com,' achmad.abubakar@uin.ac.id*, mardan@uin-
alauddin.ac.id’

Abstract: This article aims to analyze the principle of religions freedom in the Qur'an, focusing on Q.S. Al-Bagarah
verse 256, and its relevance as a theological basis for interfaith harmony in North Sulawesi. This study uses a library
research method with a qualitative-descriptive approach based on thematic interpretation (manhdu'i). The research
data sonrces include primary data consisting of verses from the Qur'an, classical and contemporary interpretations.
Sociological analysis is used as an interpretive approach, utilizing the theories of Peter L. Berger and José Casanova to
examine the relationship between theological principles and social practices of diversity. The results of the study show
that the verse "'la ikraha fi al-din" is not merely an affirmation of freedom to choose a religion, but also a manifestation
of spiritual freedom that underlies social harmony in a pluralistic society. In the context of North Sulawesi, the value
of religious freedom: is reflected through the practices of dialogue, tolerance, and cooperation among religious communities
that flonrish thanks to the local wisdom of Mapalus as a symbol of communal solidarity. The findings of this study
confirm that freedom of religion is not only related to theological aspects, but also functions as an instrument of social
development, affirmation of national identity, and strengthening of humanitarian ethics in Indonesia's multicnltural life.
Keywords: Religious Freedom; Al-Bagarah 256, Thematic Tafsir; Interfaith Dialogue; North Sulawesi.

Abstrak: Artikel ini bertujuan menganalisis prinsip kebebasan beragama dalam Al-Qur'an, dengan fokns pada
Q.8. Al-Bagarah ayat 256, serta relevansinya sebagai landasan teologis bagi harmoni lintas iman di Sulawesi Utara.
Penelitian ini menggunakan metode penelitian studi kepustakaan (library research) dengan pendekatan knalitatif-
deskriptif berbasis tafsir tematik (mauhdu’i). Sumber data penelitian meliputi data primer yang terdiri dari ayat al-
Qur'an, tafsir Rlasik, dan kontemporer. Sedangkan data sekunder meliputi buku, jurnal ilmiab, dan sumber literatur
latnnya yang berkaitan dengan tema penelitian. Analisis sosiologis digunakan sebagai pendekatan interpretatif, dengan
memanfaatkan teori Peter L. Berger dan José Casanova untuk membaca relasi antara prinsip teologis dan praktik
sosial keberagamaan. Hasil kajian menunjukkan babwa ayat “la ikraba fi al-din” bukan sekadar penegasan
kebebasan memilib agama, tetapi juga manifestasi dari kebebasan spiritual yang mendasari harmoni sosial dalam
masyarakat plural. Dalam konteks Sulawesi Utara, nilai kebebasan beragama tersebut tercermin melalui praktik
dialog, toleransi, dan kerja sama antarumat beragama yang tumbub subur berkat kearifan lokal mapalus sebagai
simbol solidaritas komunal. Temnan penelitian ini menegaskan babwa kebebasan beragama tidak hanya berkaitan
dengan aspek teologis, melainkan juga berfungsi sebagai instrumen pembangunan sosial, peneguban identitas
kebangsaan, serta penguatan etika kemanusiaan dalam kebidupan multikultural Indonesia.

Kata kunci: Kebebasan Beragama; Al-Bagarah 256, Tafsir Tematik; Dialog Lintas Iman; Sulawesi Utara

Pendahuluan

Kebebasan beragama merupakan bagian integral dari hak asasi manusia yang dijamin
oleh konstitusi serta dipandang sebagai fondasi penting dalam kehidupan masyarakat modern
(Tabrozi et al., 2025). Di Indonesia, jaminan tersebut secara eksplisit tercantum dalam Pasal
28E ayat (1) Undang-Undang Dasar 1945 yang menegaskan hak setiap individu untuk
memeluk agama dan menjalankan ibadah sesuai dengan keyakinannya masing-masing (UUD
1945). Prinsip konstitusional ini memiliki keselarasan dengan ajaran Islam sebagaimana

termaktub dalam Al-Qur’an, khususnya Q.S. Al-Baqarah ayat 256 yang menyatakan /a ikraha

105


mailto:basrisaenong171411@gmail.com
mailto:achmad.abubakar@uin.ac.id
mailto:mardan@uin-alauddin.ac.id
mailto:mardan@uin-alauddin.ac.id

Basri Saenong, Achmad Abubakar, Mardan

fi al-din, yakni tidak adanya paksaan dalam beragama. Ayat tersebut menegaskan pengakuan
Islam terhadap kebebasan spiritual dan rasional manusia dalam menentukan keyakinannya
(Dalle & Tobroni, 2025). Lebih lanjut, ayat ini dipahami sebagai pernyataan normatif awal
tentang kebebasan teologis dalam Islam, sekaligus menjadi landasan penolakan terhadap
segala bentuk dominasi ideologis dalam ranah keimanan (Alfarishy, 2023). Sejalan dengan
pandangan (Amir et al., 2023) tersebut, menafsirkan ayat ini sebagai bentuk pengakuan Al-
Qur’an terhadap otonomi individu dalam memilih orientasi spiritualnya secara sadar dan
rasional.

Secara historis, turunnya ayat ini tidak terlepas dari peristiwa yang melibatkan sebagian
kaum Anshar yang berupaya mempertahankan anak-anak mereka dalam agama Islam,
meskipun sebelumnya telah berpindah keyakinan (Wardani et al., 2021). Latar historis ini
menegaskan bahwa keimanan yang autentik tidak dapat dibentuk melalui paksaan, melainkan
harus tumbuh dari kesadaran internal individu. Prinsip tersebut menunjukkan bahwa Islam
sejak awal menempatkan kebebasan beragama sebagai bagian dari tanggung jawab moral
manusia di hadapan Tuhan, bukan sebagai hasil tekanan sosial atau politik

Dalam konteks keindonesiaan, kajian mengenai kebebasan beragama menjadi semakin
relevan mengingat realitas masyarakat Indonesia yang bersifat multikultural dan multireligius.
Salah satu wilayah yang kerap diposisikan sebagai contoh praktik kehidupan lintas iman yang
relatif harmonis adalah Sulawesi Utara. Berdasarkan data Badan Pusat Statistik Sulawesi Utara
tahun 2024, komposisi penduduk di wilayah ini menunjukkan sekitar 67% beragama Kristen
dan 28% beragama Islam (Riandhy et al., 2024). Pola relasi yang relatif kondusif antara
kelompok mayoritas dan minoritas agama tersebut menjadikan Sulawesi Utara sering disebut
sebagai “laboratorium kerukunan nasional”. Meskipun demikian, dinamika sosial di wilayah
ini tetap menghadapi tantangan, terutama yang berkaitan dengan menguatnya politik
identitas, ekspresi keberagamaan di ruang digital, serta potensi konflik laten yang dapat
muncul sewaktu-waktu(Riandhy et al., 2024).

Penting untuk ditegaskan bahwa Sulawesi Utara dalam penelitian ini tidak diposisikan
sebagai objek penelitian lapangan atau studi empiris secara langsung, melainkan sebagai
konteks sosial analitis untuk membaca relevansi nilai teologis Al-Qur’an dalam masyarakat
plural. Dengan kata lain, Sulawesi Utara digunakan sebagai ruang reflektif untuk memahami
bagaimana prinsip /a ikraha fi al-din dapat dikontekstualisasikan dalam kehidupan sosial yang
ditandai oleh keberagaman agama, relasi mayoritas—minoritas, serta praktik dialog lintas iman.

Penempatan Sulawesi Utara sebagai konteks analitis ini memungkinkan kajian teologis Al-

106



Basri Saenong, Achmad Abubakar, Mardan

Qur’an dibaca secara lebih kontekstual tanpa harus bergeser menjadi penelitian sosiologis
empiris.

Frasa “/a ikraha fi al-din”” dalam surah Al-Baqarah ayat 256 sebagai penegasan Al-Qur’an
atas pengakuan terhadap otonomi spiritual manusia, sekaligus sebagai seruan etis untuk
membangun kehidupan yang damai dalam konteks kemajemukan. Menurut Achmad
Abubakar (2015) bahwa pada perspektif teologis dan sosial konsep kebebasan beragama
dalam Islam tidak dimaknai sebagai kebebasan yang absolut, melainkan sebagai kebebasan
yang senantiasa dibingkai oleh tanggung jawab moral serta prinsip-prinsip kemanusiaan
universal (Farizi et al., 2024). Dialog lintas iman yang autentik hanya dapat terwujud ketika
kebebasan beragama dipahami sebagai ruang bersama untuk meneguhkan nilai-nilai
kemanusiaan, tidak dijadikan sarana legitimasi dominasi ideologis satu kelompok atas
kelompok lainnya (Nendissa et al., 2024). Gagasan ini memberikan kontribusi penting bagi
kerangka teoretis penelitian ini, kebebasan beragama tidak hanya diposisikan sebagai hak
personal, melainkan bentuk tanggung jawab sosial dalam mewujudkan tatanan masyarakat
yang adil dan berkeadaban (Amtiran & Kriswibowo, 2024).

Berdasarkan uraian tersebut, maka penelitian ini bertujuan untuk mengkaji mengenai
teologi kebebasan beragama terhadap surah Al-Baqarah ayat 256 dalam perspektif tafsir klasik
dan kontemporer serta menganalisis relevansi teologi tersebut dalam membangun harmoni
lintas iman di Sulawesi Utara pada konteks pluralitas. Penelitian ini diharapkan dapat
memperkaya khazanah kajian interdisipliner antara ilmu tafsir dan sosiologi agama,
memberikan landasan etis bagi para tokoh lintas iman dalam membangun harmoni sosial,
serta berkontribusi pada penguatan kerukunan antarumat beragama berbasis nilai-nilai
Qur’ant.

Sejumlah penelitian terdahulu menunjukkan bahwa isu kebebasan beragama
menempati posisi penting dalam diskursus Islam modern dan perbincangan mengenai
pluralisme teologis (Walad et al., 2024). Dalam kajian sosiologi agama, konsep deprivatization
of religion yaitu fenomena menguatnya kembali peran agama di ruang publik sebagai sumber
nilai dalam membangun keadaban sosial, tanpa menanggalkan dimensi spiritualnya (Kadir et
al., 2024). Pada konteks Indonesia, aktualisasi nilai-nilai Qur’ani terkait kebebasan beragama
perlu diinterpretasikan secara kontekstual dalam kerangka Pancasila dan prinsip Bhinneka
Tunggal Ika. Interpretasi paradigma ini dapat berfungsi sebagai kekuatan untuk memperkuat
persatuan dalam kehidupan berbangsa dan bernegara, sehingga tidak menjadi pemicu

fragmentasi sosial (Yudie, 2024). Beberapa studi empiris dalam kajian lokal, seperti yang

107



Basri Saenong, Achmad Abubakar, Mardan

dilakukan oleh (Pangalila & Mantiri, 2020) menunjukkan bahwa keberlanjutan harmoni
antarumat beragama di Sulawesi Utara tidak terlepas dari peran nilai-nilai kearifan lokal,
khususnya mapalus, sebagai sistem gotong royong yang bersifat inklusif dan melampaui sekat-
sekat agama maupun etnis. Bertolak dari temuan tersebut, penelitian ini berupaya
mengintegrasikan hasil kajian lokal tersebut dengan analisis teologis dan sosiologis terhadap
Al-Qur’an, guna merumuskan pemahaman yang lebih komprehensif mengenai kebebasan
beragama sebagai landasan konseptual bagi penguatan dialog lintas iman dalam konteks
keindonesiaan.

Selain dipahami sebagai norma teologis, kebebasan beragama dalam Al-Qur’an juga
memiliki implikasi sosial yang luas dalam kehidupan bermasyarakat. Prinsip /a ikraha fi al-din
tidak hanya mengatur relasi vertikal antara manusia dan Tuhan, tetapi juga membentuk etika
relasi horizontal antarindividu dan antarkelompok dalam masyarakat majemuk. Dalam
konteks ini, kebebasan beragama berfungsi sebagai fondasi moral yang mencegah lahirnya
praktik diskriminasi, eksklusivisme, maupun dominasi ideologis atas nama agama. Oleh
karena itu, nilai teologis Al-Qur’an perlu dibaca sebagai sumber etika sosial yang
berkontribusi langsung pada pembentukan kehidupan bersama yang inklusif dan
berkeadaban.

Sulawesi Utara, dalam kerangka penelitian ini, tidak diposisikan sebagai objek kajian
empiris lapangan, melainkan sebagai konteks sosial analitis untuk membaca relevansi nilai
teologis kebebasan beragama dalam masyarakat plural. Karakteristik sosial Sulawesi Utara
yang ditandai oleh konfigurasi mayoritas—minoritas agama, sejarah relasi lintas iman yang
relatif stabil, serta penguatan nilai gotong royong melalui wapalus, menjadikan wilayah ini
relevan sebagai ruang reflektif bagi pembacaan kontekstual Q.S. Al-Baqarah ayat 256. Dengan
menjadikan Sulawesi Utara sebagai konteks analitis, penelitian ini berupaya menunjukkan
bagaimana prinsip teologis Al-Qur’an dapat beresonansi dengan realitas sosial tanpa harus
bergeser menjadi kajian sosiologis empiris.

Pendekatan yang mengintegrasikan kajian tafsir Al-Qur’an dengan konteks sosial-
keagamaan seperti Sulawesi Utara memberikan kontribusi penting dalam pengembangan
kajian interdisipliner antara ilmu tafsir dan sosiologi agama. Berbeda dengan penelitian yang
hanya menempatkan ayat Al-Qur’an dalam kerangka normatif-teologis, penelitian ini
menekankan pentingnya dialog antara teks suci dan konteks sosial kontemporer. Dengan
demikian, prinsip /a ikraha fi al-din tidak hanya dipahami sebagai doktrin keimanan, tetapi juga

sebagai landasan konseptual yang relevan bagi penguatan dialog lintas iman dan harmoni

108



Basri Saenong, Achmad Abubakar, Mardan

sosial dalam masyarakat Indonesia yang majemuk.

Penelitian ini menggunakan metode penelitian kepustakaan (fbrary research) melalui
pendekatan kualitatif-deskriptif dengan model tafsir tematik (waudbu’s). Model penelitian
tafsir tematik (waudbu’s) ini dengan mengacu pada model yang dikembangkan oleh ‘Abd al-
Hayy al-Farmawi. Penafsiran dilakukan melalui beberapa tahapan, yaitu: menetapkan tema
kajian secara spesifik dalam hal ini prinsip kebebasan beragama, mengidentifikasi dan
menetapkan ayat utama yang menjadi fokus analisis yakni surah Al-Baqarah ayat 256.
Kemudian ayat tersebut ditelaah dalam konteks historis dan sebab turunnya ayat (asbab al-
nuzil), menganalisis makna kebahasaan dan struktur redaksional ayat, serta mensintesis
penafsiran dengan merujuk pada tafsir klasik dan kontemporer untuk memperoleh
pemahaman yang utuh dan kontekstual (Yasin, 2020). Melalui tahapan tersebut, penelitian ini
fokus menginterpretasikan prinsip /a ikraba fi al-din sebagai dasar teologi kebebasan beragama
dalam surah Al-Baqarah ayat 256 dan menelisik aktualisasi ayat ini relevan dengan kehidupan
keberagaman di Sulawesi Utara dalam membangun harmoni kehidupan lintas agama. Data
penelitian terdiri dari sumber data primer yang terdiri dari kitab-kitab tafsir klasik dan
kontemporer. Sedangkan data sekunder yakni berupa buku, artikel jurnal ilmiah, dan sumber
relevan lainnya.

Makna Teologis La ikraha fi al-din dalam Surah Al-Baqarah: 256 Tafsir Klasik dan
Kontemporer

Agama berfungsi sebagai sacred canopy atau “atap suci” yang menyediakan legitimasi
moral sekaligus memberi makna eksistensial bagi kehidupan sosial. Namun demikian, dalam
konteks masyarakat modern yang ditandai oleh proses sekularisasi dan pluralisasi, realitas
keagamaan menjadi semakin cair dan terbuka terhadap penafsiran kembali (Noname, 2018).
Dalam prinsip /a ikraha fi al-din tidak adanya paksaan dalam beragama berfungsi sebagai
landasan spiritual bagi terbangunnya relasi lintas iman yang sehat, di mana setiap pemeluk
agama tetap berpegang teguh pada keyakinannya masing-masing, sekaligus membuka ruang
untuk bekerja sama demi terciptanya harmoni sosial. Sebagaimana para mufasir menafsirkan
surah Al-Baqarah ayat 256, bahwa ayat ini menjadi landasan teologis penolakan praktik
pemaksaan dalam ranah keimanan.

o355l L 08 A, s s Tally G (e Al (e 50 (S S 6l 40 Y
(256 :2/58l1 ) Yo le aan &l 5g] pliadil ¥

“Tidak ada paksaan dalam (menganut) agama (Islam). Sunggub, telah jelas jalan yang benar
dari jalan yang sesat. Siapa yang ingkar kepada tagut79) dan beriman kepada Allah sunggub
telah berpegang tegub pada tali yang sangat kuat yang tidak akan putus. Allah Maha

109



Basri Saenong, Achmad Abubakar, Mardan

Mendengar lagi Maha Mengetahui.”(Al-Bagarah/ 2:256).

Dalam tafsirnya, al-Tabari menegaskan bahwa ajaran Islam dibangun di atas
argumentasi rasional (hujjah) dan pengetahuan, bukan pada penggunaan kekuatan atau
tekanan. Hal ini menunjukkan bahwa iman dalam perspektif Al-Qur’an harus lahir dari
kesadaran intelektual dan spiritual individu. Ayat /z ikraba fi al-din secara tegas menegasikan
praktik pemaksaan dalam ranah keimanan (At-Thabari, n.d.). Sementara itu, Al-Qurtubi
menempatkan ayat ini dalam konteks sosial Madinah, yakni masyarakat majemuk di mana
kaum Muslim hidup berdampingan dengan komunitas Yahudi dan Nasrani. Dalam kerangka
tersebut, Al-Qurtubi menegaskan bahwa Islam mengakui dan menghormati keberadaan
agama lain selama relasi sosial dijalankan secara damai (Al-Qurthubi, 2008). Dalam perspektif
pemikiran Islam kontemporer, Fazlur Rahman menegaskan bahwa kebebasan beragama
merupakan implikasi logis dari pandangan dunia Al-Qur’an yang menempatkan manusia
sebagai makhluk berakal dan bermoral. Menurutnya, keimanan yang autentik hanya dapat
lahir melalui kesadaran reflektif dan tanggung jawab etis individu, bukan melalui paksaan
cksternal. Dalam pembahasannya mengenai prinsip kebebasan beragama, Fazlur Rahman
menempatkan ayat lz zkraba fi al-din (Q.S. Al-Baqarah: 256) sebagai dasar normatif yang
menegaskan bahwa pilihan iman harus didasarkan pada pemahaman dan kesadaran moral
manusia (Rahman, 2009). Kebebasan beragama tidak hanya dipahami sebagai hak moral
semata, tetapi juga sebagai prasyarat fundamental bagi lahirnya keimanan yang autentik.
Quraish Shihab menegaskan bahwa kebebasan dalam ranah keyakinan bersifat absolut,
namun dalam praktik sosial harus dibingkai oleh batas-batas etis agar tidak menimbulkan
pelanggaran terhadap hak dan kebebasan pihak lain. Pandangan ini selaras dengan prinsip a/-
ta‘dyush al-silmi atau koeksistensi damai, yang menjadi landasan normatif dalam kehidupan
masyarakat plural dan menekankan pentingnya keseimbangan antara kebebasan individu dan
tanggung jawab sosial (Shihab, 2002).

Dengan demikian, Q.S. Al-Baqarah ayat 256 tidak semata-mata menegaskan kebebasan
individu dalam ranah keimanan, tetapi juga memuat konsekuensi sosial dan politik yang lebih
luas, yakni pengakuan atas pluralitas serta penguatan tanggung jawab sosial antarumat
beragama. Dari sudut pandang sosiologis, kebebasan beragama berfungsi sebagai salah satu
pilar utama dalam pembentukan masyarakat madani.

Kebebasan Beragama sebagai Prasyarat Harmoni Sosial

110



Basri Saenong, Achmad Abubakar, Mardan

Kebebasan beragama dalam Q.S. Al-Baqarah ayat 256 tidak berhenti pada pengakuan
hak individual, tetapi memiliki fungsi sosial yang signifikan. Quraish Shihab menegaskan
bahwa kebebasan dalam ranah keyakinan bersifat absolut, namun dalam praktik sosial harus
dibingkai oleh tanggung jawab etis agar tidak melanggar hak pihak lain. Dengan demikian,
kebebasan beragama berfungsi sebagai mekanisme penyeimbang antara otonomi individu
dan ketertiban sosial (M. Quraish Shihab, 2005).

Dari perspektif sosiologi agama, teologi ini selaras dengan pandangan Bryan S. Turner
yang menempatkan kebebasan beragama sebagai salah satu indikator penting masyarakat
modern dan masyarakat madani. Turner menegaskan bahwa kebebasan beragama
memungkinkan agama hadir dan berperan dalam ruang publik secara etis, tanpa bersifat
dominatif atau menegasikan keberadaan kelompok agama lain. Dalam kerangka ini, prinsip
la ikraba fi al-din dapat dipahami sebagai landasan teologis yang sejalan dengan gagasan
masyarakat madani, yakni terciptanya relasi sosial yang inklusif, dialogis, dan berkeadilan di
tengah pluralitas agama.

Bryan S. Turner (2011) memandang kebebasan beragama sebagai indikator penting
modernitas sosial, di mana agama memiliki ruang untuk berperan dalam ranah publik secara
etis tanpa berada di bawah dominasi negara (Budiatri & WIRATRAMAN, 2022). Hal ini
menunjukkan bahwa praktik kebebasan beragama sering kali menghadapi tantangan,
khususnya yang dialami oleh kelompok minoritas, seperti persoalan pendirian rumah ibadah
dan berbagai bentuk diskriminasi sosial (Tajmila et al., 2025). Akan tetapi, dinamika tersebut
tidak selalu berlangsung seragam di seluruh wilayah. Di Sulawesi Utara, misalnya, posisi
Muslim sebagai kelompok minoritas justru diimbangi oleh peran mayoritas Kristen yang
secara aktif menjaga harmoni sosial, sejalan dengan nilai-nilai budaya lokal yang menekankan
kebersamaan dan toleransi.

Berdasarkan laporan Forum Komunikasi Umat Beragama (FKUB) Sulawesi Utara
pada tahun 2023, terdapat lebih dari 80% masyarakat menilai relasi antarumat beragama di
wilayah tersebut berada dalam kategori “sangat baik.” Temuan ini menunjukkan bahwa
prinsip kebebasan beragama sebagaimana diajarkan dalam Al-Qur’an memiliki keterkaitan
yang signifikan dengan terjaganya stabilitas sosial. Dalam konteks ini, kebebasan beragama
berfungsi sebagai etika publik yang menopang terciptanya relasi sosial yang inklusif serta
menjamin rasa keadilan di tengah masyarakat yang majemuk (Tajmila et al., 2025).

Sulawesi Utara merupakan kawasan yang memiliki sejarah panjang dalam dinamika

interaksi lintas budaya dan agama. Proses masuknya Islam ke wilayah ini diperkirakan telah

111



Basri Saenong, Achmad Abubakar, Mardan

berlangsung sejak abad ke-15 melalui jaringan perdagangan di pesisir utara, terutama yang
melibatkan para pedagang Muslim dari Maluku, Ternate, dan Kesultanan Tidore. Kehadiran
para pedagang tersebut tidak hanya membawa komoditas ekonomi, tetapi juga
memperkenalkan tradisi sosial, sistem hukum, serta nilai-nilai spiritual Islam yang kemudian
berinteraksi dengan budaya lokal setempat (Al Munawwarah, 2023). Sebaliknya, kawasan
pedalaman Minahasa berkembang sebagai pusat pertumbuhan Kekristenan yang diperkuat
oleh kebijakan kolonial Belanda melalui jalur pendidikan, administrasi pemerintahan, serta
pembangunan institusi gereja. Proses historis tersebut membentuk konfigurasi keagamaan
yang khas di Sulawesi Utara, di mana komunitas Muslim lebih banyak terkonsentrasi di
wilayah pesisir, sementara komunitas Kristen memiliki basis yang kuat di daerah pedalaman.
Pasca-kemerdekaan, masyarakat Sulawesi Utara terus meneguhkan pola relasi sosial yang
harmonis melalui penguatan budaya lokal, khususnya mapalus, yang menekankan nilai-nilai
gotong royong, solidaritas, dan kerja sama lintas etnis serta lintas agama sebagai fondasi
kehidupan bersama (Mokodongan & Kasim, 2025). Mapalus tidak hanya berfungsi sebagai
praktik sosial dalam kehidupan sehari-hari, tetapi juga sebagai modal budaya yang strategis
dalam menjaga kohesi sosial. Nilai-nilai yang terkandung di dalamnya berperan dalam
mereduksi potensi konflik serta memperkuat rasa kebersamaan dan solidaritas di tengah
keberagaman sosial, etnis, dan keagamaan.

Meskipun dikenal sebagai wilayah dengan tradisi kerukunan yang kuat, masyarakat
Sulawesi Utara tetap menghadapi berbagai tantangan kontemporer. Menguatnya politik
identitas, khususnya sejak periode pascareformasi, menghadirkan risiko fragmentasi sosial
ketika agama atau etnis dimobilisasi sebagai instrumen dalam wacana dan praktik politik. Di
sisi lain, akselerasi perkembangan media sosial turut membentuk pola persepsi dan interaksi
masyarakat, sekaligus membuka ruang terjadinya polarisasi di ranah digital yang kerap
didorong oleh stereotip serta penyebaran informasi yang belum terverifikasi (Junaeda, 2024).

Temuan penelitian ini menunjukkan bahwa prinsip / ikraha fi al-din dalam Q.S. Al-
Bagarah [2]:256 tidak hanya bermakna sebagai norma teologis tentang kebebasan memilih
agama, tetapi juga memiliki implikasi sosial yang relevan bagi pembentukan relasi lintas iman
dalam masyarakat plural. Kesimpulan para mufasir klasik dan kontemporer mempetrlihatkan
adanya kesepahaman bahwa peniadaan paksaan dalam beragama merupakan prasyarat
lahirnya keimanan yang autentik dan bertanggung jawab.

Dalam penelitian ini, Sulawesi Utara tidak diposisikan sebagai lokasi penelitian

lapangan, melainkan sebagai konteks sosial analitis untuk membaca relevansi nilai teologis

112



Basri Saenong, Achmad Abubakar, Mardan

Al-Qur’an dalam masyarakat yang ditandai oleh keberagaman agama. Penempatan ini bersifat
reflektif dan konseptual, bukan evaluatif, sehingga tidak dimaksudkan untuk mengklaim
hubungan kausal antara ajaran Al-Qur’an dan praktik sosial tertentu.

Dengan demikian, relevansi prinsip / ikraba fi al-din dalam konteks Sulawesi Utara
terletak pada kesesuaiannya sebagai landasan etis bagi kehidupan sosial yang menghargai
kebebasan berkeyakinan, dialog lintas iman, dan solidaritas sosial. Temuan ini menegaskan
bahwa nilai-nilai Al-Qur’an dapat dibaca secara kontekstual dan dialogis dalam masyarakat
plural tanpa harus direduksi menjadi klaim implementasi empitis.

Relevansi Nilai La ¢kraha fi al-din dalam Konteks Sulawesi Utara

Teologi dalam Q.S. Al-Bagarah ayat 256 ini menunjukkan bahwa prinsip kebebasan
beragama memiliki relevansi konseptual yang kuat dengan dinamika sosial-keagamaan
masyarakatSulawesi Utara. Relevansi tersebut tidak dipahami sebagai implementasi normatif
kebijakan tertentu, melainkan sebagai keterkaitan antara kesimpulan penafsiran para ulama
terthadap ayat /a zkraba fi al-din dan realitas sosial yang tercermin dalam praktik relasi lintas
iman di Sulawesi Utara. Untuk memperjelas analisis tersebut, pemetaan berikut disajikan
dalam bentuk tabel yang menghubungkan kesimpulan tafsir ulama dengan konteks sosial-
keagamaan Sulawesi Utara.

Tabel 1. Pemetaan Kesimpulan Tafsir Ulama atas Q.S. Al-Bagarah: 256 dan

Relevansinya dengan Konteks Sulawesi Utara

No Mufasir / Kesimpulan Penafsiran atas Relevansi dengan

pemaksaan dalam beragama;
iman hanya sah jika lahir dari
kesadaran setelah kebenaran
dijelaskan secara rasional

(hagjab).

Pemikir Q.S. Al-Baqarah [2]:256 Konteks Sosial Sulawesi
Utara
1 | Al-Tabari Tidak dibenarkan adanya Prinsip ini selaras dengan

pola relasi antarumat
beragama di Sulawesi Utara
yang meneckankan
kebebasan keyakinan tanpa
tekanan dari kelompok
mayoritas terhadap

terhadap keberadaan agama
lain dalam masyarakat majemuk
selama relasi sosial berlangsung
damai.

minoritas.
2 | Al-Qurtubi Ayat la ikraba fi al-din Menjadi landasan normatif
menegaskan pengakuan Islam bagi kehidupan

berdampingan secara damai
antara komunitas Kristen
dan Muslim di Sulawesi
Utara.

3 | Fazlur Rahman

Kebebasan beragama
merupakan prasyarat lahirnya
keimanan yang autentik karena

Relevan dengan kesadaran
keberagamaan masyarakat
Sulawesi Utara yang

113




Basri Saenong, Achmad Abubakar, Mardan

manusia adalah subjek moral tumbuh melalui interaksi
yang bertanggung jawab. sosial dan bukan melalui
dominasi ideologis.

4 | M. Quraish Kebebasan beragama bersifat Selaras dengan praktik
Shihab prinsipil dalam Islam, tetapi toleransi dan kerja sama
harus dibingkai oleh etika sosial | lintas iman yang diikat oleh
agar tidak melanggar hak orang | norma sosial dan kearifan
lain. lokal mapalus

Secara analitis, relevansi nilai /z ikraba fi al-din dalam konteks Sulawesi Utara tidak
dimaknai sebagai bukti penerapan normatif ajaran Islam dalam praktik sosial tertentu,
melainkan sebagai kesesuaian nilai antara prinsip teologis Al-Qur’an dan etos sosial
masyarakat plural. Prinsip kebebasan beragama berfungsi sebagai kerangka etis yang
memungkinkan kelompok mayoritas dan minoritas menjalankan keyakinannya secara
bermartabat tanpa rasa terancam. Dalam kerangka ini, teologi Al-Qur’an dibaca sebagai
sumber nilai yang memberikan orientasi moral bagi relasi sosial, bukan sebagai legitimasi
formal terhadap struktur sosial tertentu.

Penempatan Sulawesi Utara dalam penelitian ini bersifat kontekstual dan reflektif,
bukan empiris. Artinya, wilayah ini tidak dijadikan objek pengukuran sosial atau evaluasi
kebijakan keagamaan, melainkan sebagai ruang analisis untuk memahami bagaimana nilai
kebebasan beragama dapat dibaca secara kontekstual dalam masyarakat majemuk. Dengan
pendekatan ini, relevansi Q.S. Al-Baqarah ayat 256 dipahami melalui koherensi nilai antara
teks Al-Qur’an dan karakter umum kehidupan sosial yang menjunjung tinggi toleransi dan
kebersamaan.

Temuan ini menegaskan bahwa prinsip / ikraba fi al-din memiliki daya hidup yang
melampaui batas ruang dan waktu, karena nilai-nilainya dapat dikontekstualisasikan dalam
berbagai realitas sosial yang berbeda. Dalam konteks Sulawesi Utara, prinsip tersebut
berfungsi sebagai landasan etis yang menopang dialog lintas iman dan solidaritas sosial, tanpa
harus direduksi menjadi klaim implementasi keagamaan tertentu. Dengan demikian, teologi
kebebasan beragama dalam Al-Qur’an dapat dipahami sebagai sumber inspirasi moral bagi
penguatan harmoni sosial dalam masyarakat plural.

Dalam konteks ini, prinsip kebebasan beragama teraktualisasi melalui praktik dialog
lintas iman, toleransi, serta kerja sama sosial yang ditopang oleh budaya lokal mapalus.
Budaya ini berfungsi sebagai modal sosial yang memperkuat solidaritas lintas agama dan

mereduksi potensi konflik. Temuan ini menunjukkan bahwa nilai teologis kebebasan

114



Basri Saenong, Achmad Abubakar, Mardan

beragama tidak bersifat abstrak, melainkan dapat bertransformasi menjadi etika sosial yang
hidup dalam praktik keseharian masyarakat.

Dalam konteks kekinian, Quraish Shihab menegaskan bahwa dialog lintas iman tidak
diarahkan untuk menyeragamkan ajaran agama, melainkan untuk meneguhkan nilai-nilai
universal kemanusiaan yang menjadi pesan bersama setiap tradisi keagamaan. Menurutnya,
perbedaan keyakinan merupakan keniscayaan yang harus disikapi melalui sikap saling
menghormati dan kerja sama dalam kebaikan, bukan melalui pemaksaan atau klaim
kebenaran yang bersifat eksklusif. Dalam kerangka ini, prinsip /a ikraha fi al-din (tidak ada
paksaan dalam beragama) berfungsi sebagai landasan spiritual bagi terbangunnya relasi lintas
iman yang sehat, di mana setiap pemeluk agama tetap berpegang teguh pada keyakinannya
masing-masing, sekaligus membuka ruang dialog dan kerja sama demi terciptanya harmoni
sosial (Shihab, 2007).

Fenomena tersebut sejalan dengan konsep public religion yang dikemukakan oleh José
Casanova, yaitu ketika agama berpartisipasi secara aktif dalam ruang publik sebagai sumber
nilai moral dan solidaritas sosial, tanpa bersifat hegemonik ataupun menyingkirkan kelompok
lain (Casanova, 1994). Dalam kerangka ini, agama tidak diposisikan sebagai kekuatan
dominatif yang memaksakan kebenaran, melainkan sebagai aktor etis yang berkontribusi
pada pembentukan kehidupan sosial yang plural dan demokratis. Dalam kerangka ini, agama
berkontribusi secara etis terhadap kehidupan bersama dengan tetap menghormati prinsip
pluralisme dan keadilan sosial (Salim et al., 2023). Di Sulawesi Utara, prinsip tersebut
tercermin secara konkret dalam praktik sosial sehari-hari, di mana para tokoh agama dari
berbagai denominasi terlibat bersama dalam kegiatan kerja bakti, aksi sosial, pelayanan
kemanusiaan lintas iman, serta partisipasi dalam perayaan hari besar keagamaan secara
inklusif. Pola interaksi ini menegaskan bahwa agama memiliki potensi sebagai kekuatan
pemersatu yang mendorong solidaritas sosial, alih-alih menjadi sumber ketegangan atau
konflik dalam kehidupan masyarakat yang majemuk.

Lebih lanjut, (Thontowi et al., 2019) menegaskan bahwa penguatan dialog lintas iman
di Indonesia menuntut hadirnya kesadaran teologis yang berjalan seiring dengan empati
sosial. Mereka menyoroti bahwa dialog antaragama akan kehilangan makna substantif apabila
hanya berlangsung pada tataran formal atau seremonial. Dalam pandangan tersebut, hakikat
kebebasan beragama menurut perspektif Al-Quran dipahami sebagai kebebasan yang
memanusiakan manusia, yakni kebebasan yang memungkinkan setiap individu untuk

beriman secara sadar, beramal kebajikan, serta berpartisipasi dalam ruang publik tanpa

115



Basri Saenong, Achmad Abubakar, Mardan

mengalami diskriminasi. Oleh karena itu, transformasi dialog lintas iman tidak semata-mata
berkaitan dengan perdebatan teologis, tetapi juga merupakan praktik sosial yang
merefleksikan nilai rahmatan lil ‘alamin dalam kehidupan bersama.

Di samping itu, fondasi teologis Islam menegaskan prinsip rahmatan lil-'alamin sebagai
manifestasi rahmat bagi seluruh ciptaan, serta konsep 7z aruf (saling mengenal) sebagaimana
ditegaskan dalam Q.S. Al-Hujurat ayat 13. Ayat tersebut menegaskan bahwa keberagaman
suku, bangsa, dan agama merupakan kehendak Ilahi yang dimaksudkan untuk membangun
saling pengertian, bukan permusuhan. Berangkat dari prinsip ini, dialog lintas iman dalam
Islam dipahami sebagai proses pembelajaran yang bersifat etis dan spiritual, di mana umat
beragama tidak hanya mengakui dan menghormati perbedaan, tetapi juga secara aktif
menumbuhkan nilai-nilai kebajikan bersama dalam kehidupan sosial.

Dengan demikian, dialog lintas iman dalam Islam bukan hanya sekadar teori, tetapi
diwujudkan dalam sikap dan tindakan nyata: pengakuan terhadap pluralitas, keterbukaan
dalam interaksi sosial, dan komitmen terhadap kebaikan universal yang membawa manfaat
bagi seluruh masyarakat.

Secara teologis, prinsip /a ikraba fi al-din menegaskan bahwa Islam menempatkan
kebebasan beragama sebagai bagian dari tanggung jawab moral manusia di hadapan Tuhan.
Kebebasan tersebut bukanlah kebebasan tanpa batas, melainkan kebebasan yang diarahkan
pada pembentukan keimanan yang sadar, reflektif, dan bertanggung jawab. Dengan
demikian, keimanan tidak dipahami sebagai hasil tekanan sosial atau dominasi kekuasaan,
tetapi sebagai pilihan spiritual yang lahir dari pemahaman dan kesadaran etis individu.

Dalam dimensi sosial, prinsip kebebasan beragama memiliki implikasi langsung
terhadap cara masyarakat mengelola perbedaan keyakinan. Ia ikraba fi al-din berfungsi sebagai
kerangka etis yang mencegah lahirnya praktik diskriminasi dan eksklusivisme berbasis agama.
Prinsip ini mendorong terciptanya relasi sosial yang egaliter, di mana setiap kelompok agama
memiliki ruang yang setara untuk mengekspresikan keyakinannya tanpa rasa terancam atau
terpinggirkan.

Dalam konteks masyarakat plural seperti Indonesia, implikasi sosial dari prinsip
kebebasan beragama menjadi semakin relevan. Keragaman agama yang ada tidak dapat
dikelola hanya melalui pendekatan hukum atau kebijakan formal, tetapi memerlukan fondasi
etis yang bersumber dari nilai-nilai keagamaan itu sendiri. Oleh karena itu, teologi kebebasan
beragama dalam Al-Qur’an dapat dipahami sebagai sumber etika publik yang berperan dalam

memperkuat kohesi sosial dan solidaritas kebangsaan.

116



Basri Saenong, Achmad Abubakar, Mardan

Dengan menempatkan Sulawesi Utara sebagai konteks sosial analitis, implikasi teologis
dan sosial tersebut dapat dibaca secara reflektif dalam realitas masyarakat yang menjunjung
tinggi toleransi dan kebersamaan lintas iman. Penempatan ini tidak dimaksudkan untuk
mengklaim keberhasilan empiris tertentu, melainkan untuk menunjukkan koherensi antara
nilai teologis Al-Qur’an dan karakter umum kehidupan sosial masyarakat plural. Dengan
demikian, prinsip /az ikraba fi al-din berfungsi sebagai orientasi moral yang relevan bagi
penguatan harmoni sosial.

Refleksi Teologis dan Tantangan Aktual Kebebasan Beragama

Meskipun prinsip /a ikraba fi al-din secara teologis telah memberikan landasan yang
kuat bagi pengakuan kebebasan beragama dalam Islam, realitas sosial kontemporer
menunjukkan bahwa aktualisasi nilai tersebut tidak selalu berlangsung secara linear.
Tantangan kebebasan beragama dalam masyarakat plural sering kali muncul bukan semata-
mata dari perbedaan teologis, tetapi dari faktor sosial, politik, dan kultural yang menyertai
ckspresi keberagamaan di ruang publik. Dalam konteks ini, teologi kebebasan beragama perlu
dibaca secara kritis dan reflektif agar tetap relevan dengan dinamika masyarakat modern.
Salah satu tantangan utama dalam praktik kebebasan beragama adalah menguatnya politik
identitas yang menjadikan agama sebagai instrumen mobilisasi sosial dan politik. Ketika
agama direduksi menjadi simbol identitas kolektif yang bersifat eksklusif, potensi konflik
antarumat beragama menjadi semakin besar. Prinsip / ikraha fi al-din dalam konteks ini
berfungsi sebagai koreksi teologis terhadap kecenderungan tersebut, dengan menegaskan
bahwa iman tidak dapat dipaksakan dan tidak seharusnya dijadikan alat dominasi atau
legitimasi kekuasaan.

Di sisi lain, perkembangan media digital turut menghadirkan tantangan baru dalam
pengelolaan relasi lintas iman. Ruang digital memungkinkan ekspresi keberagamaan
berlangsung secara terbuka dan masif, namun juga membuka peluang terjadinya polarisasi,
penyebaran ujaran kebencian, serta misinformasi berbasis agama. Dalam situasi ini,
kebebasan beragama menuntut kedewasaan etis, baik di tingkat individu maupun komunitas,
agar ruang publik digital tidak menjadi arena konflik yang merusak kohesi sosial.

Dalam konteks Sulawesi Utara, tantangan-tantangan tersebut tidak sepenuhnya
absen, meskipun wilayah ini dikenal memiliki tradisi kerukunan yang relatif kuat. Penempatan
Sulawesi Utara sebagai konteks sosial analitis dalam penelitian ini memungkinkan pembacaan
reflektif terhadap bagaimana nilai teologis kebebasan beragama dihadapkan pada dinamika

sosial kontemporer. Pendekatan ini tidak dimaksudkan untuk menilai keberhasilan atau

117



Basri Saenong, Achmad Abubakar, Mardan

kegagalan praktik sosial tertentu, melainkan untuk menunjukkan bahwa harmoni sosial
memerlukan penguatan nilai etis secara berkelanjutan.

Dengan demikian, refleksi teologis terhadap prinsip /a zkraba fi al-din menjadi penting
bukan hanya sebagai wacana normatif, tetapi juga sebagai sumber etika publik dalam
menghadapi tantangan kebebasan beragama di masyarakat plural. Refleksi ini sekaligus
menjadi jembatan konseptual menuju kesimpulan penelitian, yang menegaskan kembali
peran Al-Qur’an sebagai sumber nilai yang hidup dan kontekstual dalam kehidupan sosial.
Kesimpulan

Penelitian ini menyimpulkan bahwa prinsip /z ikraba fi al-din dalam Q.S. Al-Baqarah
ayat 256 merupakan landasan teologis yang menegaskan kebebasan beragama sebagai pilihan
moral dan spiritual yang harus lahir dari kesadaran individu, bukan dari paksaan eksternal.
Analisis terhadap tafsir klasik dan kontemporer menunjukkan adanya kesepahaman bahwa
iman yang autentik hanya dapat tumbuh melalui kebebasan, rasionalitas, dan tanggung jawab
etis manusia. Nilai kebebasan beragama memiliki relevansi konseptual yang kuat dengan
dinamika sosial-keagamaan masyarakat Sulawesi Utara. Relasi lintas iman yang relatif
harmonis, praktik dialog antarumat beragama, serta penguatan solidaritas sosial melalui
kearifan lokal mapalus mencerminkan kesesuaian antara nilai teologis Al-Qur’an dan realitas
sosial masyarakat plural. Dengan demikian, prinsip /a ikraba fi al-din tidak hanya berfungsi
sebagai norma teologis, tetapi juga sebagai fondasi etis bagi pembentukan relasi sosial yang
inklusif dan dialogis. Penelitian ini merekomendasikan penelitian lanjutan dapat memperluas
fokus kajian pada peran media digital dalam membentuk persepsi dan praktik kebebasan
beragama di masyarakat plural. Pendekatan interdisipliner yang mengintegrasikan studi tafsir,
sosiologi agama, dan kajian komunikasi diharapkan dapat memperkaya pemahaman
mengenai aktualisasi nilai-nilai  Al-Qur'an dalam konteks kehidupan masyarakat
kontemporer.

Secara konseptual, penelitian ini menegaskan pentingnya pembacaan kontekstual
terthadap teks Al-Quran dalam merespons dinamika masyarakat plural. Dengan
menempatkan Sulawesi Utara sebagai konteks sosial analitis, penelitian ini tidak bermaksud
mengklaim hubungan kausal atau keberhasilan empiris tertentu, melainkan menunjukkan
koherensi nilai antara prinsip teologis /z ikraba fi al-din dan karakter umum relasi sosial yang
menjunjung kebebasan berkeyakinan, dialog lintas iman, dan solidaritas sosial. Pendekatan

ini memperlihatkan bahwa Al-Qur’an tidak hanya berfungsi sebagai sumber norma

118



Basri Saenong, Achmad Abubakar, Mardan

keimanan, tetapi juga sebagai sumber etika publik yang relevan bagi penguatan harmoni sosial

dan kehidupan bersama dalam masyarakat Indonesia yang majemuk.

Daftar Pustaka

Al-Qurthubi, 1. (2008). ALJami’ li Abkam Al-Qur'an (M. H. Utsman & M. 1. Al-Hifnawi (ed.);
Asmuni (pener;.); Jilid 1). Pustaka Azzam.

Al Munawwarah, R. (2023). Sejarah Pendidikan Islam Di Maluku Pada Masa Awal Serta
Perkembangannya. [7fada Journal of Education, 1(2), 29-306.

Alfarishy, Y. (2023). Kebebasan Beragama dalam Perspektif Deklarasi Universal HAM dan
Deklarasi Kairo 1990. IN RIGHT: Jurnal Agama dan Hak Azazi Manusia, 12(1), 81—
99.

Amir, N., Abubakar, A., & Yusuf, M. (2023). Moderasi Beragama Sebagai Solusi Dalam
Menghadapi Gerakan Radikalisme (Kajian Tahlili QS Al-Mumtah {anah Ayat 8-9).
Jurnal Al-Mubarak: Jurnal Kajian A-Qur'an dan Tafsir, 8(2), 28—46.

Amtiran, A. A., & Kriswibowo, A. (2024). Kepemimpinan agama dan dialog antaragama:
Strategi pembangunan masyarakat multikultural berbasis moderasi beragama. Jurnal
Penelitian Agama Hindn, 8(3), 331-348.

At-Thabari, A. J. M. bin J. (n.d.). Tafsir at-Thabary: Jani'nl Bayan ‘an Ta'wil Qur'an (Jilid 1).
Maktabah Ibn Taimiyah.

Budiatri, A. P., & WIRATRAMAN, H. (2022). Demwkrasi tanpa demos: refleksi 100 ilmuwan sosial
politik tentang kemunduran demokrasi di Indonesia. Lp3es.

Casanova, J. (1994). Public religions in the modern world. University of Chicago press.

Dalle, A., & Tobroni, T. (2025). Dimensi-dimensi dalam beragama: Spiritual, intelektual,
emosi, etika, dan sosial. I&hlas: Jurnal llmiah Pendidikan Islam, 2(1), 151-165.

Farizi, L. A., Salsabila, K., & Muhyi, A. A. (2024). MENEGAKKAN KEADILAN DALAM
ISLAM: PENDEKATAN TAFSIR AL-QUR’AN TERHADAP HAK ASASI
MANUSIA. Basha'ir: Jurnal Studi Al-Qur'an dan Tafsir, 4(1), 31-42.

Junaeda, S. (2024). Dinamika Populisme di Era Digital: Pengaruh Media Sosial Terhadap
Pemikiran Politik Masyarakat. Journal of Education and Culture, 4(2), 23-217.

Kadir, A., Dengah, G. M. A., Kumaat, M., & Sangiang, F. (2024). Religious Sphere dan
Pergeseran Budaya: Analisis Konseptual dan Sosiologis dalam Masyarakat Modern.
Jurnal Saintifik (Multi Science Journal), 22(3), 123—130.

M. Quraish Shihab. (2005). Tafsir al-Mishbah: Pesan, Kesan dan Keserasian al-Qur'an (Vol. 13).

Lentera Hati.

119



Basri Saenong, Achmad Abubakar, Mardan

Mokodongan, F., & Kasim, R. (2025). Menjadi Muslim di Minahasa Utara: Dinamika
Kehidupan Komunitas Islam di Daerah Minoritas. Qolamuna: Jurnal Studi Isiam,
10(02), 142-164.

Nendissa, J. E., Simamora, R. H., Rotua, D. M., Baringbing, P. G. W., & Farneyanan, S.
(2024). Pluralisme Agama-Agama: Tantangan, Peluang, dan Perspektif Teologis
Dalam Membangun Kerukunan Umat Beragama di Indonesia. Jurnal Sosiologi Agama
dan Teologi Indonesia, 2(2), 155—184.

Noname, N. (2018). Pemahaman Teoritik Teori Konstruksi Sosial. Jurmal Inovasi, 12(2), 1-25.

Pangalila, T., & Mantiri, J. (2020). Nilai budaya masyarakat Sulawesi Utara sebagai model
pendidikan toleransi. Jurnal Ilmiah Mimbar Demokrast, 20(1), 1-10.

Rahman, F. (2009). Major Themes of the Qur'an. University of Chicago Press.

Riandhy, B., Ranteallo, A., Kasim, S., Abidin, M., Mulkan, M., & Ismail, N. S. (2024). Moderas:
Beragama dalam Pandangan Aktor-Aktor Kernkunan Provinsi Sulawesi Barat. Deepublish.

Salim, A., Hermawan, W., Bukido, R., Umar, M., Ali, N., Idris, M., Willya, E., Mubarok, A.
Z. S., Rasyid, A. F., & Yusuf, N. (2023). Moderasi Beragama: Implementasi dalan
Pendidikan, Agama dan Budaya 1 okal.

Shihab, M. Q. (2002). Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur'an (Volume 1).
Lentera Hati.

Shihab, M. Q. (2007). “ Membumikan” Al-Quran: fungsi dan peran wabyn dalam kebidupan
masyarakat. Mizan Pustaka.

Tabrozi, D., Umam, M. F., & Rohman, P. K. S. (2025). Konsep Negara Modern dalam
Menjamin Kebebasan Berpendapat di Indonesia: Studi Kritis antara Konsep dan
Praktik. Seminar Nasional Hukum Lmn Sosial dan Lmn Politik, 2(1), 199-211.

Tajmila, T., Syahwan, A., Aditya, M. D. S., Rafi, P. A., Rahman, M., & Muzakir, Y. (2025).
Peran dan Tanggung Jawab Pemerintah Daerah dalam Perizinan Rumah Ibadah
Berdasarkan Hak Konstitusional Kebebasan Beragama. Wathan: Jurnal 1lmn Sosial dan
Humaniora, 2(2), 260-279.

Thontowi, Z. S., Syafii, A., & Dardiri, A. (2019). Manajemen Pendidikan Keluarga: Perspektif
Al-Quran Menjawab Urban Middle Class Milenial. Edukasi Islami: Jurnal Pendidikan
Istam, 8(01), 159. https://doi.org/10.30868/¢i.v8i01.393

Walad, M., Dewi, N. W. R., Windayani, N. L. I., Mudana, I. W., & Lasmawan, I. W. (2024).
Pendekatan Pluralisme Agama Dalam Pendidikan Di Indonesia: Tantangan Dan

Strategi Implementasi. Jurnal llmiah Pendidikan Citra Bakti, 11(3), 871-880.

120



Basri Saenong, Achmad Abubakar, Mardan

Wardani, G. R. S., Hidayah, K., & Suwandi, S. (2021). Hak Asasi Manusia Dan Statement
Kebebasan Beragama Dalam Al-Qur’an: Kajian Tafsir Surat Al-Baqarah Ayat 256.

QOF, 5(1), 121-132.
Yasin, H. (2020). Mengenal metode penafsiran al Quran. Tabdzib Al-Akblag: Jurnal Pendidikan

Islam, 3(1), 34-51.
Yudie, N. (2024). Pancasila dan Bhineka Tunggal 1ka Adalah Fondasi Integrasi Bangsa

Indonesia. PROSIDING PENELITIAN DAN PENGABDIAN KEAGAMAAN,
1, 99-106.

121



