
Takwil: Journal of Quran and Hadith Studies  
Volume 4 No 2 (2025) 89-104  

https://ejournal.iainkerinci.ac.id/index.php/takwil/index 
 

 89 

The Spiritual and Social Functions of Yasin Verses on the 
Night of Nisfu Sha‘ban: A Living Qur’an Analysis at the  

Jami’ Al-Muttaqien Mosque, South Jakarta 
Izza Faizah Khaizarony,1 Kholilurrahman,2 Nurbaiti,3 Eka Kurnia Firmansyah4 

1,2,3Universitas PTIQ Jakarta, Indonesia 
4Universitas Padjadjaran (UNPAD), Indonesia 

Izzafaizah7@gmail.com1, aboufaateh@yahoo.com2, nurbaiti@ptiq.ac.id3, 
eka.kurnia@unpad.ac.id4  

Abstract: This study analyzes the spiritual and social functions of the practice of reading Surah Yasin on the night 
of Nishfu Sha'ban at the Al-Muttaqien Mosque in South Jakarta through the Living Qur'an approach and the 
perspective of the sociology of religion. This study aims to reveal the ritual structure, the meaning given by the congregation, 
the social functions, and the dynamics of religious legitimacy that accompany the continuity of this tradition. The findings 
indicate that the Yasinan ritual has been institutionalized. Thus, this study expands the Living Qur'an study by 
showing that the Qur'an in the context of the Nishfu Sha'ban ritual functions as a ritual social structure that organizes 
collective actions, frames the religious experiences of the congregation, and maintains the continuity of religious traditions 
through established social mechanisms as an annual collective practice passed down from generation to generation, with 
a relatively stable implementation structure from year to year. The congregation’s interpretation of Surah Yasin is rooted 
in beliefs regarding its virtues and strengthened by recurring spiritual experiences that foster tranquility and a sense of 
closeness to God. Moreover, the ritual plays a significant role in strengthening social cohesion, enhancing communal 
solidarity, and transmitting religious values to younger generations. Despite differing scholarly views on the authenticity 
of hadiths related to Nishfu Sha’ban, the community responds pragmatically by emphasizing the ritual’s social benefits 
and spiritual value. This study demonstrates that Yasinan is not merely a spiritual practice but also an adaptive social 
institution within urban Muslim society. The research opens pathways for further studies in other Muslim communities 
to better understand contemporary religious practices. 
Keywords: Living Qur’an; Yasinan; Nishfu Sha’ban 

Abstrak: Penelitian ini menganalisis fungsi spiritual dan sosail praktik pembacaan Surah Yasin pada malam 
Nishfu Sya’bân di Masjid Jami Al-Muttaqien Jakarta Selatan melalui pendekatan Living Qur’an dan perspektif 
sosiologi agama. Kajian ini bertujuan mengungkap struktur ritual, pemaknaan jamaah, fungsi sosial, serta dinamika 
legitimasi keagamaan yang menyertai keberlangsungan tradisi tersebut. Temuan menunjukkan bahwa ritual Yasinan 
telah terinstitusionalisasi. Dengan demikian, penelitian ini memperluas kajian Living Qur’an dengan menunjukkan 
bahwa Al-Qur’an dalam konteks ritual Nishfu Sya’bân berfungsi sebagai struktur sosial ritual yang mengorganisasi 
tindakan kolektif, membingkai pengalaman religius jama’ah, serta menjaga kontinuitas tradisi keagamaan melalui 
mekanisme sosial yang mapan sebagai praktik kolektif tahunan yang diwariskan lintas generasi, dengan struktur 
pelaksanaan yang relatif stabil dari tahun ke tahun. Pemaknaan jamaah terhadap Surah Yasin berakar pada 
keyakinan terhadap keutamaannya dan pada pengalaman spiritual langsung yang memberikan ketenangan batin 
serta rasa kedekatan dengan Allah. Selain itu, kegiatan ini memainkan peran penting dalam membangun kohesi 
sosial, memperkuat solidaritas komunitas, dan mentransmisikan nilai-nilai keagamaan kepada generasi muda. 
Meskipun terdapat perbedaan pandangan ulama mengenai legitimasi hadis Nishfu Sya’bân, komunitas meresponsnya 
secara pragmatis dengan menekankan aspek maslahat dan nilai sosial ritual. Analisis ini menunjukkan bahwa ritual 
Yasinan tidak hanya dipahami sebagai ibadah spiritual, tetapi juga sebagai institusi sosial yang adaptif dalam 
konteks masyarakat urban. Penelitian ini membuka peluang pengembangan kajian serupa pada komunitas Muslim 
lain untuk memahami keberagaman praktik keagamaan kontemporer.  
Kata kunci: Living Qur’an; Yasinan; Nishfu Sya’bân 
Pendahuluan 

Tradisi keagamaan di Indonesia memperlihatkan dinamika yang kaya, di mana teks suci 

Al-Qur’an tidak hanya dibaca dan ditafsirkan, tetapi juga dihidupkan melalui praktik ritual 

komunitas. Salah satu tradisi yang masih bertahan kuat di banyak wilayah adalah pembacaan 

mailto:Izzafaizah7@gmail.com
mailto:aboufaateh@yahoo.com
mailto:nurbaiti@ptiq.ac.id
mailto:eka.kurnia@unpad.ac.id


Izza Faizah Khaizarony, Kholilurrahman, Nurbaiti, Eka Kurnia Firmansyah 

 90 

Surah Yasin pada malam Nishfu Sya’bân. (Mansyur, 2007a). Sering dijumpai dalam fenomena 

kemasyarakatan sehari-hari bahwa ada surah-surah atau ayat-ayat tertentu di dalam Al-Qur’an 

yang diyakini dapat mendatangkan berkah atau memberikan kelapangan rezeki bagi para 

pembacanya. Keyakinan seperti ini pada akhirnya melahirkan tradisi-tradisi membaca surah 

tertentu pada waktu-waktu tertentu, baik dilakukan secara pribadi di dalam masyarakat, 

maupun secara kolektif yang kemudian menjadi ketentuan suatu lembaga bagi para 

anggotanya (Junaedi, 2015) 

Dalam konteks masyarakat urban seperti Jakarta Selatan, tradisi ini tetap lestari dan 

dipraktikkan secara terstruktur di Masjid Jami Al-Muttaqien, Terogong. Di lingkungan inilah 

praktik Yasinan pada malam pertengahan Sya’bân tidak hanya menjadi ibadah individual, 

tetapi mengikat komunitas dalam jejaring makna, simbol, dan kebersamaan spiritual. 

Fenomena semacam ini merupakan salah satu contoh paling nyata dari apa yang dalam kajian 

kontemporer dikenal sebagai Living Qur’an, yaitu bagaimana teks suci berfungsi dalam 

kehidupan sehari-hari umat Muslim 

Pendekatan Living Qur’an menekankan bahwa makna Al-Qur’an tidak hanya lahir dari 

tafsir akademik, tetapi dari relasi antara teks, pelaku, konteks, dan ritus sosial yang 

berlangsung secara berulang (Putra, 2012). Di Masjid Al-Muttaqien, jamaah memaknai Surah 

Yasin sebagai surah yang memiliki keutamaan khusus, sehingga pembacaannya pada malam 

Nishfu Sya’bân dipercaya membawa berkah, ampunan, dan ketenangan batin. Keyakinan ini 

sejalan dengan tradisi ulama klasik yang mengaitkan malam Nishfu Sya’bân dengan momentum 

pengampunan dan penetapan takdir tahunan, seperti yang dijelaskan oleh Ibn Rajab al-

Hanbali dan sebagian ulama Syam. Walaupun terdapat perdebaan mengenai derajat hadis 

terkait, praktik keagamaan di tingkat komunitas lebih dipengaruhi oleh pemaknaan spiritual 

dan kontinuitas tradisi ketimbang sekadar perdebatan fikih (Azra, 2002b). 

Di Masjid Jami Al-Muttaqien, praktik pembacaan Surah Yasin pada malam Nishfu 

Sya’bân dilakukan dengan pola ritual yang relatif seragam setiap tahun. Jamaah memulai 

rangkaian kegiatan setelah shalat Maghrib berjamaah, kemudian dilanjutkan dengan 

pembacaan Surah Yasin sebanyak tiga kali dengan niat berbeda: memohon umur dalam 

ketaatan, meminta kelapangan rezeki dan perlindungan, serta berharap husn al-khatimah. 

Setelah itu, kegiatan diteruskan dengan doa bersama, zikir, shalawat, dan tausiyah singkat dari 

pengurus atau ustaz masjid. Struktur ritual yang konsisten ini merupakan ciri khas tradisi 

Islam Nusantara yang memadukan teks suci, ritme ibadah, dan budaya lokal (Azra, 1999). 

Dari perspektif antropologi agama, ritus ini berfungsi sebagai sarana pembentukan 



Izza Faizah Khaizarony, Kholilurrahman, Nurbaiti, Eka Kurnia Firmansyah 

 91 

solidaritas sosial. Durkheim menjelaskan bahwa ritual kolektif mampu memperkuat 

kesadaran bersama dan menciptakan rasa keterhubungan antarkomunitas (Durkheim, 2008). 

Hal tersebut tampak jelas di Al-Muttaqien, di mana jamaah dari berbagai rentang usia anak-

anak, remaja, dewasa, hingga lansia ikut berpartisipasi secara aktif. Kehadiran dan partisipasi 

lintas generasi ini menunjukkan adanya transmisi nilai dan pembentukan identitas keagamaan 

yang berlangsung secara natural. Selain itu, keberlanjutan tradisi ini menciptakan ikatan 

emosional dan spiritual yang membentuk rasa memiliki terhadap masjid sebagai pusat 

kehidupan bersama. 

Secara sosiologis, keberlanjutan tradisi Yasinan Nishfu Sya’bân di wilayah urban Jakarta 

Selatan menunjukkan bahwa praktik keagamaan tidak semata ditentukan oleh legalitas dalil, 

tetapi lebih pada fungsi sosialnya. Tradisi yang membawa ketenangan, harapan, dan solidaritas 

akan terus bertahan dalam masyarakat, bahkan ketika dihadapkan pada perbedaan pandangan 

teologis. Fenomena ini sejalan dengan temuan Geertz bahwa agama di Indonesia selalu 

dipraktikkan sebagai sistem simbolik yang menyatukan pengalaman spiritual dan kebutuhan 

sosial (Geertz, 2017). 

Ritual Yasinan malam Nishfu Sya’bân di Al-Muttaqien juga memperlihatkan bagaimana 

masyarakat memaknai teks suci secara praktis. Surah Yasin, misalnya, sering dipahami sebagai 

“jantung Al-Qur’an” (qalb al-Qur’an). Walaupun istilah ini tidak memiliki dasar hadis yang 

kuat, pemaknaannya di tingkat komunitas menjadi bagian dari budaya religius yang 

menghadirkan hubungan emosional dengan Al-Qur’an. Melalui praktik berulang dan suasana 

kolektif, teks suci menjadi “hidup” dan memberi pengalaman spiritual yang mendalam. 

Dalam tinjauan fikih, sebagian ulama membolehkan pelaksanaan ibadah khusus pada 

malam Nishfu Sya’bân selama tidak diyakini sebagai kewajiban atau ibadah yang disyariatkan 

secara tegas. Pandangan moderat ini sejalan dengan pendapat ulama Syafi’iyyah yang menilai 

bahwa amalan tradisional dapat diterima selama mengandung nilai baik dan tidak 

bertentangan dengan prinsip syariat umum. Hal ini menjelaskan mengapa jamaah Masjid Al-

Muttaqien tetap menjalankan tradisi tersebut sambil menekankan bahwa kegiatan itu adalah 

bentuk tathawwu’ (ibadah sunnah), bukan kewajiban. 

Hal menunjukkan bahwa jamaah memaknai kegiatan Yasinan bukan hanya sebagai 

ritual pengampunan, tetapi juga sebagai proses mendisiplinkan diri menjelang Ramadhan. Ini 

menunjukkan adanya fungsi transisi spiritual yang sejalan dengan ritual communitas dalam 

teori Turner (1969), di mana komunitas mengalami proses persiapan mental dan batin untuk 

memasuki fase sakral berikutnya. Dengan demikian, malam Nishfu Sya’bân di Al-Muttaqien 



Izza Faizah Khaizarony, Kholilurrahman, Nurbaiti, Eka Kurnia Firmansyah 

 92 

berfungsi sebagai “gerbang spiritual” yang mempersatukan jamaah dalam suasana tobat dan 

harapan. 

Selain dimensi spiritual dan sosial, praktik ini juga menciptakan identitas religius khas 

komunitas. Koentjaraningrat menjelaskan bahwa ritus ritus lokal berperan penting dalam 

pembentukan identitas kelompok. Di Al-Muttaqien, ritus Yasinan memperkuat rasa 

kebersamaan dan menjadi bagian dari penanda budaya keagamaan warga Terogong. Praktik 

ini juga berfungsi sebagai pendidikan informal bagi anak muda untuk mengenal Al-Qur’an 

dan tradisi Islam secara turun-temurun (Koentjaraningrat, 1984). 

Walaupun terdapat perdebatan akademis mengenai keabsahan dalil-dalil Nishfu Sya’bân, 

penelitian lapangan menunjukkan bahwa jamaah lebih menekankan aspek maslahat spiritual 

daripada legalitas tekstual. Hal ini sejalan dengan prinsip maslahah mursalah dalam usul fikih 

bahwa suatu amalan dapat diterima selama menghadirkan manfaat dan tidak bertentangan 

dengan prinsip umum syariat (al-Ghazali.). Dengan demikian, tradisi Yasinan Nishfu Sya’bân 

di Al-Muttaqien dapat dipandang sebagai amaliah kultural yang memenuhi kebutuhan 

spiritual dan sosial masyarakat modern. 

Melihat berbagai aspek tersebut, bahwa praktik Al-Qur’an yang hidup telah ada sejak 

masa awal Islam. Living Qur’an merupakan kajian yang melihat realitas keberadaan ayat-ayat 

Al-Qur’an yang tumbuh dan eksis secara praktis dalam kehidupan masyarakat sehari-hari. 

Ada empat aspek penting pada studi Living Qur’an yaitu, karakteristik lisan, aural, tulisan dan 

perilaku (Mujib, 2021).  Adapun kajian tentang studi Living Qur’an objeknya adalah fungsi 

Qur’an bagi kehidupan masyarakat sehari-hari atau memperhatikan aspek dalam bidang studi 

Living Qur’an dalam living researchnya. Pendekatan ini tidak hanya mengurai teks, tetapi juga 

mengungkap bagaimana teks dipraktikkan, dimaknai, dan dijadikan kerangka spiritual yang 

berfungsi dalam kehidupan sehari-hari. Penelitian terhadap tradisi ini juga menjadi kontribusi 

penting bagi studi Islam Indonesia karena memperlihatkan bagaimana komunitas urban 

menghidupkan Al-Qur’an melalui ritus kolektif yang adaptif dan penuh makna.  

Profil Masjid Jami Al-Muttaqien Jakarta Selatan 

Masjid Jami Al-Muttaqien terletak di Jalan Terogong III, RT 09/ RW 10, Kelurahan 

Cilandak Barat Kecamatan Cilandak Kota Jakarta Selatan. Berdasarkan data dari 

Pemerintahan Kota Jakarta Selatan mengenai sejarah Cilandak Barat, mitosnya pernah 

ditemukan seekor landak raksasa di daerah tersebut. Masjid Jami Al-Muttaqien yang terletak 

di kelurahan Cilandak Barat merupakan salah satu sarana dakwah dan tempat ibadah yang 

digunakan oleh masyarakat Cilandak Barat pada umumnya, bahkan pada waktu acara-acara 



Izza Faizah Khaizarony, Kholilurrahman, Nurbaiti, Eka Kurnia Firmansyah 

 93 

keagamaan diselenggarakan, masyarakat dari luar kelurahan ikut hadir memeriahkan. 

Tradisi ke-Islaman yang diselenggarakan di Masjid Jami Al-Muttaqien diantaranya 

adalah ; Peringatan Isra Miraj, Maulid Nabi, Nishfu Sya’ban, Peringatan 1 Muharam tahun 

baru Hijriyah, Pelaksaan Iedul Fitri dan Iedul Adha. Adapun tradisi /adat istiadat masyarakat 

sekitar Masjid Al-Muttaqien diantarnya adalah ; Palang Pintu pada acara pernikahan adat 

Betawi, Bakar Bukhur pada acara Maulid, Ritual selamatan membangun rumah, Membuat 

ketupat saat lebaran tiba, Halal bihalal, pawai obor 1 Muharam, Santunan anak yatim pada 

tanggal 10 Muharam, Tahlilan dan Yasinan kematian, Selamatan kandungan empat dan tujuh 

bulanan, Nyorog dan Tarhib Ramadlan yang diisi dengan berziarah ke makam leluhur, makan 

bersama keluarga dan saling memaafkan.  

Struktur Ritual dan Pola Pelaksanaan Yasinan Nishfu Sya’bân  

Praktik pembacaan Surah Yasin pada malam Nishfu Sya’bân di Masjid Jami Al-Muttaqien 

memperlihatkan pola ritual yang sistematis dan terinstitusionalisasi. Berdasarkan observasi 

partisipatif, wawancara dengan pengurus dan dokumentasi kegiatan, rangkaian acara diawali 

dengan salat Maghrib berjamaah, dilanjutkan dengan pembacaan Surah Yasin sebanyak tiga 

putaran, masing-masing disertai niat dan doa khusus, kemudian zikir/tahlil dan penutup doa 

arwah sebuah urutan yang konsisten dari tahun ke tahun. Deskripsi urutan, niat tiap putaran, 

serta doa-doa pendamping ini muncul berulang kali dalam keterangan tokoh masjid dan 

catatan dokumenter sehingga menegaskan adanya prosedur kolektif yang diamalkan secara 

bersama (Khaizarony, 2025) .  

Secara detail, setiap putaran pembacaan memiliki fokus niat putaran pertama ditujukan 

memohon umur yang berkah dan kemampuan beribadah, putaran kedua memohon 

kelapangan rezeki dan perlindungan dari marabahaya, sementara putaran ketiga dikhususkan 

untuk permohonan husn al-khātimah (akhir hayat yang baik). Antara setiap putaran disisipkan 

doa khusus Nishfu Sya’bân yang sumbernya dirujuk dari khazanah doa klasik, sehingga 

rangkaian itu membentuk pola repetitif yang memberi bobot simbolik berbeda pada setiap 

segmen ritual (Khaizarony, 2025). 

Institusionalisasi ritual ini tampak pada keteraturan teknis dan pembagian peran. Panitia 

DKM dan pengajar masjid mengatur aspek logistik pemberitahuan waktu, penempatan 

pengisi acara (pembaca Yasin, imam doa, khatib), serta dokumentasi sehingga Yasinan tidak 

sekadar spontanitas komunitas, melainkan kegiatan kolektif yang dikelola organisasi masjid. 

Keterlibatan anak-anak, remaja, dan orang dewasa serta penyelenggaraan tausiyah singkat 

menunjukkan fungsi ganda ritual: selain ritual ibadah juga sebagai pendidikan agama informal 



Izza Faizah Khaizarony, Kholilurrahman, Nurbaiti, Eka Kurnia Firmansyah 

 94 

yang meregenerasi tradisi keagamaan (Khaizarony, 2025). 

Analitis, pola tiga putaran pembacaan dan niat yang berbeda dapat dibaca sebagai 

praktik simbolik yang mengintegrasikan berbagai aspirasi komunitas umur, rezeki, dan husn 

al-khatimah menjadi satu kerangka ritual menyeluruh. Pendekatan Living Qur’an menyatakan 

bahwa teks Al-Qur’an bertransformasi menjadi pengalaman hidup ketika dipraktikkan dalam 

konteks sosial; pada kasus ini Surah Yasin berperan sebagai alat ritualisasi yang memampukan 

jamaah menegaskan hubungan transenden sekaligus menjawab kebutuhan keseharian 

(Mansyur, 2007). Dengan demikian, struktur ritual bukan semata prosedur teknis, melainkan 

wahana di mana makna Qur’anik diasosiasikan secara kolektif dan berulang sehingga 

menghasilkan pengalaman religius bersama yang kuat. 

Dari perspektif sosiologi agama, pola pelaksanaan yang kohesif itu menguatkan fungsi 

integratif agama dalam masyarakat urban. Durkheim menegaskan bahwa ritual kolektif 

memperkokoh solidaritas sosial dengan menciptakan kesadaran kolektif, Yasinan Nishfu 

Sya’bân di Al-Muttaqien memfasilitasi integrasi sosial semacam itu menghadirkan momen 

kebersamaan yang mereduksi fragmentasi urban melalui praktik ibadah bersama. Observasi 

lapangan mencatat intensitas partisipasi lintas usia serta penekanan pada nuansa khidmat dan 

kolektif, yang sejalan dengan peran ritual dalam pembentukan dan pemeliharaan jaringan 

sosial keagamaan (Durkheim, 1915; Geertz, 2017) 

Selain fungsi integratif, aspek ritual teknis juga mencerminkan adaptasi lokal terhadap 

repertoar tradisi yang lebih luas. Sumber-sumber tradisional yang diadopsi di Al-Muttaqien 

seperti tata cara yang dicatat dalam kitab kitab doa klasik (Kanz al-Najāh) dan fatwa-fatwa 

ulama yang memposisikan amaliah ini sebagai sunnah tanzīmi atau sunah ghayr mu’akkadah 

memberi basis legitimasi praktis bagi jamaah, sekaligus mengurangi potensi konflik teologis 

di tingkat lokal  (Khaizarony, 2025). Dengan menempatkan praktik sebagai anjuran bukan 

kewajiban, pengurus masjid mampu menjembatani perbedaan pandangan ulama dan menjaga 

agar ritual tetap inklusif dan tidak memaksa. 

Meski demikian, institusionalisasi ritual membawa tantangan: risiko ritualisasi tanpa 

pemahaman doktrinal yang memadai, dan kecenderungan formalitas yang dapat menggeser 

pengalaman batin ke rutinitas seremonial. Temuan wawancara menunjukkan bahwa sebagian 

jamaah mengamalkan bacaan karena tradisi turun-temurun tanpa selalu mengetahui sumber 

dalilnya situasi yang menuntut peran pengajian dan tausiyah untuk mengaitkan praktik dengan 

pemahaman teologis yang sehat (Khaizarony, 2025).  

Dengan demikian struktur ritual Yasinan di Masjid Jami Al-Muttaqien merupakan hasil 



Izza Faizah Khaizarony, Kholilurrahman, Nurbaiti, Eka Kurnia Firmansyah 

 95 

pertemuan antara tradisi teks, praktik komunitas, dan institusi lokal. Pola pelaksanaan yang 

konsisten salat Maghrib, tiga putaran Yasin dengan niat berbeda, doa-doa klasik, zikir/tahlil, 

dan penutup doa arwah menjadi bentuk konkret bagaimana masyarakat menghidupkan Al-

Qur’an dalam ritus kolektif. Analisis fenomenologis dan sosiologis menyimpulkan bahwa 

institusionalisasi tersebut bukan sekadar pengaturan teknis, melainkan mekanisme sosial-

religi yang mempertahankan makna, legitimasi, dan kesinambungan tradisi dalam lingkungan 

urban kontemporer (Durkheim, 1915). 

Pemaknaan Jamaah terhadap Surah Yasin dan Malam Nishfu Sya’bân 

Berdasarkan wawancara dengan Ahmad Mazani selaku Sesepuh dan Ketua DKm Al-

Muttaqien pada tanggal 15 Mei 2025 bahwa pemaknaan jamaah terhadap Surah Yasin pada 

malam Nishfu Sya’bân bertumpu pada keyakinan bahwa malam ini memiliki kedudukan 

spiritual yang istimewa dalam tradisi Islam. Di banyak komunitas Muslim, termasuk jamaah 

Masjid Jami Al-Muttaqien Jakarta Selatan, malam ini dipahami sebagai malam dipanjatkannya 

doa, memohon ampunan, dan memperbaharui hubungan spiritual dengan Allah SWT. 

Keyakinan tersebut berakar dari pandangan ulama klasik seperti Ibn Rajab al-Hanbali yang 

menyebut bahwa malam pertengahan Sya’bân adalah malam pengampunan, di mana Allah 

mengampuni seluruh hamba-Nya kecuali yang bermusuhan dan menyimpan kebencian 

terhadap sesamanya (Ibn Rajab al-Hanbali, 2007). Pemahaman ini hidup kuat dalam 

kesadaran jamaah sehingga pembacaan Surah Yasin dimaknai sebagai sarana mendekatkan 

diri kepada Allah SWT sekaligus sebagai momentum perenungan diri menghadapi takdir 

tahunan. 

Di sisi lain, pemaknaan jamaah terhadap Surah Yasin tidak dapat dipisahkan dari 

kedudukan surat ini dalam tradisi keagamaan Islam. Surah Yasin sering disebut sebagai 

“jantung Al-Qur'an”, merujuk kepada sejumlah riwayat yang menekankan keutamaan 

spiritualnya (al-Suyuthi, 2004). Meskipun sebagian ulama menilai bahwa hadis-hadis tersebut 

tidak seluruhnya memiliki derajat shahih, teks dan tradisi tetap memainkan peran penting 

dalam pembentukan makna di ranah masyarakat. Dalam konteks studi Living Qur’an, 

fenomena ini menunjukkan bahwa teks suci hidup bukan hanya melalui dalil normatif, tetapi 

juga melalui persepsi, keyakinan kolektif, dan pengalaman spiritual komunitas (Aji, 2021). 

Jamaah Masjid Al-Muttaqien memaknai Surah Yasin sebagai bacaan penenteram hati, media 

memohon kebaikan hidup, serta perantara doa pada malam mulia. Bagi mereka, Yasinan 

adalah pengalaman ibadah yang menghadirkan keteduhan batin dan rasa kedekatan dengan 

Allah, sehingga selalu dilakukan dengan rasa khidmat dan keikhlasan. 



Izza Faizah Khaizarony, Kholilurrahman, Nurbaiti, Eka Kurnia Firmansyah 

 96 

Pemaknaan yang mendalam terhadap Surah Yasin juga diperkuat oleh pengalaman 

spiritual yang berulang dari tahun ke tahun, sehingga ayat-ayatnya tidak hanya dibaca tetapi 

dihidupi sebagai bagian dari ritme religiositas jamaah. Dalam banyak wawancara penelitian 

tentang praktik keagamaan komunal, ditemukan bahwa repetisi ritual mampu menciptakan 

apa yang disebut Berger dan Luckmann sebagai proses internalisasi yakni ketika simbol-

simbol keagamaan menjadi bagian dari struktur kesadaran individu dan kolektif (Berger & 

Luckmann, 1966). Bagi jamaah Masjid Jami Al-Muttaqien, Surah Yasin bukan sekadar teks 

yang dipahami secara intelektual, tetapi sebuah pengalaman emosional yang menghadirkan 

rasa aman, pengharapan, dan hubungan transenden dengan Tuhan. Oleh karena itu, 

meskipun diskursus akademik mengenai status hadis keutamaannya terus berkembang, 

makna keberkahan Surah Yasin tetap kokoh dalam kesadaran jamaah karena berakar pada 

pengalaman spiritual langsung yang mereka rasakan dalam kehidupan sehari-hari. 

Pemaknaan tersebut semakin diperkaya melalui dimensi sosial dan kultural yang 

menyertai praktik Yasinan. Tradisi pembacaan Yasin secara berjamaah pada malam Nishfu 

Sya’bân memperkuat kohesi sosial, menciptakan ruang interaksi lintas usia, dan meneguhkan 

rasa kebersamaan dalam komunitas. Menurut Azra, praktik keagamaan masyarakat Muslim 

Indonesia sering kali mengalami proses kulturalisasi, di mana nilai-nilai Islam bersenyawa 

dengan budaya lokal tanpa kehilangan orientasi teologisnya (Azra, 2002). Perspektif ini 

menjelaskan mengapa tradisi Yasinan menjadi bagian penting dari identitas masyarakat 

masjid. Kegiatan ritual ini tidak hanya dilihat sebagai ibadah individual, tetapi juga sebagai 

ruang simbolik tempat jamaah meneguhkan solidaritas sosial, memelihara tradisi leluhur, serta 

merawat hubungan emosional antarwarga. Dalam kerangka Living Qur’an, hal ini 

menunjukkan bagaimana pembacaan Surah Yasin hidup sebagai praktik sosial yang mengikat 

komunitas melalui pengalaman spiritual kolektif. 

Dimensi makna lainnya tampak pada keyakinan jamaah bahwa malam Nishfu Sya’bân 

adalah malam penulisan takdir tahunan, sebuah pemahaman yang dikaitkan oleh sebagian 

ulama dengan QS. al-Dukhan/44:4. Dalam tafsir klasik, seperti karya al-Baghawi dan Ibn 

Kathir, ayat tersebut dikaitkan dengan penetapan takdir tahunan yang terjadi pada malam 

tertentu di bulan Sya’bân (Ibn Kathir, 1999a). Meskipun terdapat perbedaan pandangan di 

kalangan ulama mengenai kesahihan riwayat ini, jamaah tetap melihatnya sebagai dasar 

spiritual untuk memperbanyak ibadah, memperbaiki hubungan sosial, dan memperdalam 

refleksi diri. Yasinan kemudian dimaknai sebagai langkah spiritual untuk menyambut takdir 

dengan amal saleh, memperbaiki niat, dan memperkuat pengharapan kepada Allah SWT. 



Izza Faizah Khaizarony, Kholilurrahman, Nurbaiti, Eka Kurnia Firmansyah 

 97 

Keyakinan ini memperlihatkan adanya interaksi dinamis antara teks suci, pemahaman ulama, 

dan pengalaman religius komunitas. 

Selain itu, pemaknaan jamaah juga mencakup dimensi emosional dan psikologis. 

Banyak jamaah yang memandang Yasinan sebagai sarana mencapai ketenangan batin, 

mengurangi kecemasan, serta menguatkan ketabahan dalam menghadapi persoalan hidup. 

Temuan serupa juga dijelaskan oleh Mujiburrahman, yang menyatakan bahwa praktik 

keagamaan tradisional memiliki fungsi psikologis penting, yaitu menciptakan rasa aman dan 

koneksi spiritual melalui ritual kolektif (Mujiburrahman, 2019). Pengalaman spiritual yang 

dirasakan jamaah Masjid Al-Muttaqien setiap tahun pada malam Nishfu Sya’bân memperkuat 

persepsi bahwa Yasinan membawa keberkahan, memperbarui semangat religius, dan 

menghadirkan kedamaian batin yang tidak selalu didapatkan pada hari-hari biasa. 

Dengan demikian, pemaknaan jamaah terhadap Surah Yasin dan malam Nishfu Sya’bân 

merupakan konstruksi religius yang multidimensional: spiritual, sosial, kultural, teologis, dan 

psikologis. Dalam perspektif Living Qur’an, pemaknaan ini menjadi bukti bahwa teks suci 

tidak hanya dibaca, tetapi juga dihidupkan dalam pengalaman ritual, praktik sosial, dan 

keyakinan komunitas. Surah Yasin menjadi jembatan yang menghubungkan jamaah dengan 

Tuhan, sesama manusia, dan tradisi keagamaan yang telah diwariskan turun-temurun. Melalui 

ritual Yasinan, jamaah Masjid Al-Muttaqien meneguhkan identitas spiritual mereka sekaligus 

mempertahankan kesinambungan sebuah tradisi Islam Nusantara yang kaya makna.  

3. Fungsi Sosial dan Ekspresi Solidaritas Komunitas 

Praktik pembacaan Surah Yasin pada malam Nishfu Sya’bân tidak dapat dilepaskan 

dari fungsinya sebagai mekanisme sosial yang memperkuat kohesi komunitas. Dalam 

perspektif Durkheim, ritual keagamaan berfungsi menghidupkan kesadaran kolektif sebuah 

kesatuan moral dan emosional yang tercipta ketika individu berpartisipasi dalam tindakan 

sakral secara bersama-sama (Durkheim, 1915). Setiap tahun, jamaah Masjid Jami Al-

Muttaqien berkumpul untuk melaksanakan Yasinan dalam suasana penuh kekhidmatan, 

menandakan bahwa ritual ini telah menjadi simbol kebersamaan dan solidaritas yang 

menyatukan berbagai lapisan masyarakat. Ketika mereka membaca ayat yang sama, duduk 

dalam barisan yang sama, dan mengucapkan doa dengan suara yang bersahutan, tercipta 

harmoni spiritual yang memperkokoh perasaan sebagai satu komunitas religius. Ini sejalan 

dengan gagasan Durkheim bahwa ritual menciptakan collective effervescence momen ketika 

energi sosial mengalir di antara individu sehingga memperkuat moral kolektif dan rasa 

memiliki. 



Izza Faizah Khaizarony, Kholilurrahman, Nurbaiti, Eka Kurnia Firmansyah 

 98 

Selain sebagai wadah emosional, praktik Yasinan juga berperan sebagai medium 

pemeliharaan jaringan sosial di dalam masyarakat urban. Dalam perspektif Giddens, interaksi 

ritual menyediakan kesempatan bagi individu untuk memperbarui relasi sosial, menguatkan 

kepercayaan, dan memelihara rasa kedekatan yang penting bagi keberlangsungan komunitas 

(Giddens, 2006). Setelah ritual selesai, jamaah biasanya melanjutkan aktivitas dengan saling 

menyapa, bertukar kabar, atau membicarakan kebutuhan dan program masjid. Aktivitas-

aktivitas kecil ini membangun solidaritas sosial yang bersifat praktis seperti koordinasi 

kegiatan sosial, pengelolaan sedekah, atau bantuan kepada jamaah yang membutuhkan. Hal 

yang sama ditegaskan Putnam, yang menyatakan bahwa kegiatan keagamaan kolektif 

memperkuat modal sosial (social capital), yaitu jaringan kepercayaan dan kerja sama yang 

mengikat masyarakat (Putnam, 1993). Dengan demikian, Yasinan tidak hanya menciptakan 

kebersamaan spiritual, tetapi juga menghasilkan struktur sosial yang kuat dan berdaya. 

Ritual ini juga memainkan peran strategis dalam transmisi nilai-nilai keagamaan 

kepada generasi muda. Anak-anak dan remaja yang hadir dalam kegiatan Yasinan belajar 

secara langsung mengenai adab beribadah, pentingnya membaca Al-Qur’an, serta nilai-nilai 

kebersamaan yang menjadi inti kehidupan komunitas Muslim. Dalam kajian antropologi 

agama, Geertz menyoroti bahwa ritual berfungsi sebagai sarana pewarisan budaya dan 

pembentukan habitus religius melalui praktik yang berulang (Geertz, 2017). Melalui 

partisipasi dalam Yasinan, generasi muda tidak hanya mengamati, tetapi juga mengalami 

secara langsung tradisi Qur’ani dan norma-norma sosial yang menyertainya. Mereka belajar 

dari orang-orang dewasa yang menjadi panutan, sehingga ritual berfungsi sebagai institusi 

pendidikan informal yang membentuk karakter religius dan identitas komunal. Hal ini sejalan 

dengan temuan Woodward, yang menyatakan bahwa tradisi Islam Nusantara banyak 

diturunkan kepada generasi berikutnya melalui mekanisme ritual komunal seperti tahlilan, 

yasinan, dan doa bersama (Woodward, 2011). 

Selain itu, pelibatan generasi muda dalam ritual Yasinan juga menjadi sarana 

membangun keterikatan emosional mereka terhadap masjid sebagai pusat kehidupan religius 

dan sosial. Di lingkungan urban seperti Jakarta Selatan, masjid sering bersaing dengan 

berbagai bentuk aktivitas modern yang lebih menarik bagi anak muda, mulai dari media digital 

hingga ruang hiburan komersial. Karena itu, keikutsertaan mereka dalam ritual yang memiliki 

dimensi spiritual sekaligus sosial ini berfungsi sebagai upaya memperluas ruang keterlibatan 

keagamaan yang relevan bagi generasi muda. Pendekatan ini sejalan dengan pandangan 

Koentjaraningrat bahwa kebudayaan—termasuk budaya religius—hanya dapat diwariskan 



Izza Faizah Khaizarony, Kholilurrahman, Nurbaiti, Eka Kurnia Firmansyah 

 99 

secara efektif jika praktiknya dibingkai dalam pengalaman yang bermakna dan kontekstual 

bagi kelompok penerus (Koentjaraningrat, 1984). Melalui pengalaman langsung dan repetisi 

ritual tahunan, generasi muda tidak hanya mewarisi tradisi, tetapi juga menginternalisasi nilai-

nilai kesantunan, gotong-royong, dan spiritualitas yang menjadi fondasi kehidupan komunitas 

Muslim 

Selanjutnya fungsi sosial ritual juga mencakup pembentukan identitas kolektif di 

tengah kehidupan kota yang cenderung individualistik. Dalam perspektif Berger realitas sosial 

terbentuk melalui proses eksternalisasi, objektivasi, dan internalisasi (Berger & Luckmann, 

1966). Yasinan menjadi arena di mana masyarakat mengeksternalisasikan nilai kebersamaan, 

kemudian mengobjektivasikannya dalam bentuk ritual tahunan yang terstruktur, dan akhirnya 

menginternalisasikannya sebagai bagian dari identitas keagamaan mereka. Dengan kata lain, 

tradisi ini menjadi “penanda identitas” (marker of identity) bagi jamaah Masjid Al-Muttaqien. 

Setiap tahun ketika ritual ini dilaksanakan, mereka tidak hanya memperbaharui hubungan 

spiritual dengan Tuhan, tetapi juga memperbaharui identitas sosial mereka sebagai bagian 

dari komunitas Muslim yang menjunjung nilai kebersamaan, kesalehan, dan kepedulian sosial. 

Dimensi solidaritas yang terbangun melalui Yasinan juga dapat dijelaskan melalui 

teori fungsionalisme struktural, di mana ritual dianggap sebagai mekanisme yang 

mempertahankan stabilitas sosial. Parsons menyebut bahwa sistem sosial memerlukan proses 

integrasi untuk mempertahankan harmoni (Parsons, 1977). Dalam konteks Masjid Jami Al-

Muttaqien, Yasinan berfungsi sebagai salah satu pilar integrasi tersebut mengurangi potensi 

fragmentasi sosial, meminimalisasi konflik, dan menumbuhkan rasa tanggung jawab kolektif 

terhadap keberlangsungan masjid dan lingkungannya. Solidaritas yang terbentuk melalui 

ritual ini juga menjadi fondasi bagi kegiatan sosial lainnya, seperti pengajian, santunan anak 

yatim, dan kerja bakti. 

Dengan demikian, fungsi sosial dari praktik pembacaan Surah Yasin pada malam 

Nishfu Sya’bân mencakup penguatan kohesi sosial, pembentukan jaringan modal sosial, 

transmisi nilai antar generasi, serta pembentukan identitas komunal. Dalam perspektif 

Durkheimian, ritual ini memperkuat kesadaran kolektif yang menjadi fondasi moral sebuah 

komunitas religius. Dalam perspektif antropologi dan sosiologi kontemporer, Yasinan 

berfungsi sebagai arena reproduksi budaya, pendidikan nonformal, serta konsolidasi 

solidaritas sosial. Semua ini menunjukkan bahwa ritual bukan hanya tindakan spiritual, tetapi 

juga mekanisme sosial yang memastikan keberlanjutan komunitas Muslim urban. 

Dinamika Tradisi, Legitimasi Keagamaan, dan Tantangan Kontemporer 



Izza Faizah Khaizarony, Kholilurrahman, Nurbaiti, Eka Kurnia Firmansyah 

 100 

Ketegangan mengenai legitimasi pembacaan Surah Yasin pada malam Nishfu Sya’bân 

terutama muncul dari perbedaan penilaian atas sumber-sumber hadis yang sering dijadikan 

dasar keutamaan malam tersebut. Sebagian ulama klasik dan komentator tafsir merujuk pada 

tradisi yang menyebutkan keistimewaan malam pertengahan Sya’bân serta anjuran 

memperbanyak zikir dan doa; misalnya tafsir yang menafsirkan QS. ad-Dukhan/44 sebagai 

penetapan takdir tahunan (Ibn Kathir, 1999). Di sisi lain, kritik modern terhadap keshahihan 

riwayat-riwayat keutamaan malam itu muncul dari otoritas pengkritik hadits seperti al-Albani 

yang menilai banyak riwayat populer mengenai keutamaan malam-malam tertentu sebagai 

lemah atau diragukan (Al-Albani, 1995). Perbedaan epistemik ini menunjukkan adanya jurang 

antara tradisi-lokal yang diwariskan turun-temurun dan standar kritik ilmiah hadis yang lebih 

ketat sebuah persoalan yang berulang dalam studi ritual keagamaan. 

Berdasarkan hasil wawancara dengan Ustadz Ahmad Mazani sebagai pengurus masjid 

pada tanggal 15 Mei 2025 bahwa ketegangan tersebut biasanya pragmatis dan instrumentatif. 

Banyak komunitas mengambil posisi moderat: menyelenggarakan ritual sebagai amaliah 

sunnah (tata cara yang dianjurkan) sambil menegaskan bahwa tindakan itu bukan kewajiban 

yang dibebankan pada semua Muslim sehingga mengurangi gesekan teologis dan menjaga 

inklusivitas (Azra, 2002b). Pendekatan semacam ini menempatkan pengalaman spiritual dan 

maslahat sosial sebagai kriteria legitimasi praktis; selama ritual tidak bertentangan dengan 

prinsip utama syariat dan membawa manfaat (maslahah), maka praktik dapat dipertahankan. 

Orientasi pragmatis ini mencerminkan mentalitas agama praktis di banyak komunitas Muslim 

urban, di mana otoritas formal teks bersanding dan bernegosiasi dengan otoritas tradisi lokal 

dan kebutuhan sosial (Hasan, 2013). 

Respon moderat tersebut juga menunjukkan kemampuan komunitas dalam 

melakukan kompromi kreatif antara otoritas ulama global dan praktik keagamaan lokal. 

Dalam banyak kesempatan, pengurus masjid memilih pendekatan edukatif—menjelaskan 

kepada jamaah bahwa perbedaan pendapat ulama dalam masalah fadhā’il al-a‘māl (keutamaan 

amal) merupakan wilayah ijtihadi yang tidak bersifat mutlak, sehingga tidak layak menjadi 

sumber konflik. Pendekatan ini sesuai dengan pandangan al-Ghazali bahwa selama sebuah 

praktik tidak melanggar prinsip dasar agama dan bertujuan mendekatkan diri kepada Allah, 

maka ia dapat diterima dalam ruang kelonggaran syariat (Al-Ghazali, n.d.). Dengan pola 

demikian, ritual Yasinan Nishfu Sya’bân tidak diposisikan sebagai kewajiban yang harus 

dipertahankan secara dogmatis, tetapi sebagai ekspresi keagamaan yang tetap terbuka 

terhadap kritik, dialog, dan penyempurnaan. Sikap fleksibel ini menciptakan ruang bagi 



Izza Faizah Khaizarony, Kholilurrahman, Nurbaiti, Eka Kurnia Firmansyah 

 101 

komunitas untuk menjaga harmoni internal sekaligus memelihara hubungan baik dengan 

kelompok Muslim yang memiliki pandangan berbeda. 

Lebih jauh lagi pola respons pragmatis tersebut memperlihatkan bagaimana 

masyarakat urban seperti di Jakarta Selatan berusaha menyeimbangkan antara rasionalisasi 

agama dan kebutuhan spiritual. Modernitas sering kali membawa tekanan rasional terhadap 

praktik keagamaan tradisional, sehingga komunitas perlu menemukan justifikasi baru yang 

lebih sesuai dengan sensitivitas masyarakat modern. Di sinilah nilai maslahat sosial dan 

ketenangan batin menjadi basis legitimasi yang paling relevan; jamaah merasakan manfaat nyata 

dari ritual ini, seperti meningkatnya kedekatan sosial, ketenangan psikologis, dan penguatan 

identitas religius. Temuan ini sejalan dengan perspektif sosiologi agama modern yang 

menegaskan bahwa praktik keagamaan hanya akan bertahan jika mampu menawarkan makna 

personal dan fungsi sosial yang signifikan dalam konteks kehidupan kontemporer (Putnam, 

1993; Giddens, 2006). Dengan demikian, keberlangsungan Yasinan Nishfu Sya’bân bukan 

semata ditopang oleh kekuatan dalil tekstual, tetapi oleh relevansi sosial dan spiritual yang 

dirasakan langsung oleh jamaah dalam kehidupan keseharian mereka. 

Kerangka maslahah (pertimbangan maslahat) menjadi salah satu instrumen normatif 

yang sering digunakan untuk justifikasi lokal. Klasik seperti al-Ghazali sudah menegaskan 

pentingnya mempertimbangkan manfaat publik ketika menentukan hukum atau sikap 

terhadap praktik keagamaan yang tidak nirmilki dalil qath‘i. Dalam konteks kontemporer, 

pendekatan maqāṣid al-sharīʿah dan pemikiran fungsional menunjukkan bahwa praktik yang 

memperkuat kohesi sosial, merawat solidaritas, dan meningkatkan kesejahteraan mental-

spiritual komunitas dapat memperoleh legitimasi proporsional meskipun dasar dalilnya tidak 

kuat secara sanad (Kamali, 2008). Dengan kata lain, nilai sosial dan psikologis yang dirasakan 

jamaah ketenangan batin, penguatan hubungan sosial, dan regenerasi agama kepada anak-

anak dapat menjadi alasan rasional untuk melestarikan tradisi tersebut. 

Namun, pelestarian tradisi ini menghadapi tantangan kontemporer yang kompleks. 

Pertama, ada tekanan dari wacana puritanis yang menolak praktik-praktik yang dianggap 

bidʻah dan menuntut standardisasi ibadah berdasar dalil kuat, gelombang dakwah 

transnasional telah mendorong sebagian umat untuk meragukan praktik lokal (Fealy & White, 

2008). Kedua, modernitas dan gaya hidup urban mengubah pola partisipasi generasi muda 

yang sibuk dan terpapar wacana global terkadang menunjukkan apatisme terhadap ritual 

tradisional, yang menuntut adaptasi format agar tetap relevan (Putnam, 2000). Ketiga, 

terdapat risiko ritual menjadi seremonial belaka formalitas tanpa pemahaman jika pendidikan 



Izza Faizah Khaizarony, Kholilurrahman, Nurbaiti, Eka Kurnia Firmansyah 

 102 

agama kontekstual tidak diintensifkan. Tantangan-tantangan ini menuntut strategi 

pengelolaan religius yang cerdas dari pengurus masjid: menggabungkan pembinaan teologis 

(penjelasan status hadis dan tafsir), penguatan nilai-nilai moral, dan inovasi format untuk 

menjaga makna ritual tetap hidup. 

Literatur klasik dan studi kontemporer memberikan pijakan analitis untuk memahami 

dinamika tersebut. Tafsir klasik seperti al-Baghawi dan Ibn Kathir menyediakan konteks 

historis konsep malam-malam istimewa, sementara ulama hadis kontemporer menegaskan 

pentingnya metodologi kritik sanad (al-Albani, 1995). Kajian mengenai Islam Nusantara dan 

praktik keagamaan lokal menekankan fleksibilitas tradisi dalam merespons kebutuhan sosial 

menggambarkan bagaimana ritual lokal bermetamorfosis menjadi institusi yang merekatkan 

komunitas (Azra, 2002; Fealy & White, 2008). Pendekatan maqāṣid dan maslahah memberi 

kerangka normatif untuk menimbang legitimasi praktis: bila praktik membawa maslahat nyata 

bagi komunitas tanpa melanggar prinsip-prinsip dasar syariat, pemeliharaan ritual dapat 

dibenarkan sebagai bagian dari khazanah religius yang adaptif (Kamali, 2008). 

Secara kesimpulan, dinamika legitimasi Yasinan Nishfu Sya’bân memperlihatkan 

dialog kontinu antara otoritas teks, kritisisme ilmiah, kebutuhan sosial, dan identitas lokal. Di 

lingkungan urban seperti Jakarta Selatan, respons yang dominan cenderung pragmatis 

mengutamakan maslahat dan inklusivitas sambil berupaya memberikan konteks teologis yang 

lebih jelas kepada jamaah. Tantangan ke depan adalah bagaimana menjaga keseimbangan 

antara otoritas ilmiah dan vitalitas tradisi, yakni mempertahankan praktik yang memberi 

makna kolektif tanpa mengabaikan kajian kritis terhadap dasar-dasar tekstualnya. Upaya 

pendidikan tafsir, dialog antar-golongan, dan pembaruan format ritual menjadi kunci untuk 

menjamin bahwa tradisi tersebut tetap relevan, berwibawa, dan bermanfaat bagi komunitas 

masa kini. 

Kesimpulan 

Kesimpulan penelitian ini menunjukkan bahwa praktik pembacaan Surah Yasin pada 

malam Nishfu Sya’bân di Masjid Jami Al-Muttaqien memiliki makna multidimensional yang 

mencakup aspek spiritual, sosial, kultural, dan teologis. Tradisi ini tidak hanya dihidupkan 

melalui keyakinan jamaah terhadap keutamaan malam pertengahan Sya’bân dan Surah Yasin, 

tetapi juga melalui fungsi sosialnya yang memperkuat kohesi komunitas, mentransmisikan 

nilai keagamaan kepada generasi muda, serta membentuk identitas kolektif sebagaimana 

dijelaskan melalui teori Durkheim tentang solidaritas sosial dan perspektif Living Qur’an 

mengenai penghidupan makna teks suci dalam praktik budaya. Dinamika legitimasi 



Izza Faizah Khaizarony, Kholilurrahman, Nurbaiti, Eka Kurnia Firmansyah 

 103 

keagamaan yang muncul terutama terkait perbedaan pandangan ulama mengenai status hadis 

Nishfu Sya’bân dapat dijembatani melalui pendekatan maslahat dan maqāṣid al-sharī‘ah yang 

memungkinkan tradisi tetap bertahan selama memberi manfaat nyata bagi masyarakat.  

Melalui pendekatan fenomenologis, ditemukan bahwa makna pembacaan Surah Yasin 

ini tidak sebatas pada teks, melainkan sudah menjelma dalam bentuk pengalaman religius dan 

sosial yang menyatu dalam kebudayaan masyarakat. Tradisi ini juga menjadi sarana pewarisan 

nilai-nilai religius kepada generasi berikutnya secara turun-temurun. Pembacaan Surah Yasin 

pada malam Nishfu Sya’bân memiliki akar historis dan sosiologis yang kuat. Secara historis, 

praktik ini dipengaruhi oleh para ulama tabi’in wilayah Syam, seperti Khalid bin Ma‘dan dan 

Luqman bin ‘Amir, yang memuliakan malam pertengahan Sya’bân dengan ibadah dan doa. 

Tradisi tersebut kemudian berkembang dan diadopsi oleh berbagai komunitas Muslim, 

termasuk masyarakat Indonesia. 

Secara teologis, tradisi ini berlandaskan pada berbagai hadis yang mengisyaratkan 

keutamaan malam Nishfu Sya’bân, meskipun sebagian hadis tersebut diperdebatkan derajatnya 

oleh para ulama. Namun demikian, dalam ranah furû’iyyah, amaliah ini tetap diterima secara 

luas karena berkontribusi pada penguatan spiritualitas umat. 

Dari sisi sosiologis, pembacaan Yasin secara berjamaah membangun ukhuwah 

Islamiyah, mempererat silaturahmi antarwarga, serta menjadi sarana integrasi sosial dalam 

konteks urban seperti Jakarta Selatan. Dengan demikian, ritual ini tidak hanya menjadi 

kegiatan spiritual, tetapi juga sarana sosial untuk menciptakan harmoni di tengah masyarakat 

yang majemuk. 

Daftar Pustaka 

Aji, M. H. (2021). The Living Qur’an as a Research Object and Methodology in the Quranic Studies. 

Jurnal Iman Dan Spiritualitas, 1(2), 150–160. 

al-Suyuthi, J. (2004). Al-Itqān fī ‘Ulūm al-Qur’ān. Dar al-Hadits. 

Al-Albani, M. N. (1995). Silsilah al-Ahadits al-Shahihah wa Shay’un min Fiqhiha. Maktabah al-

Ma’arif. 

Azra, A. (1999). PENDIDIKAN ISLAM: Tradisi dan Modernisasi Menuju Milenium Baru. Logos 

Wacana Ilmu. 

Azra, A. (2002a). Islam Nusantara: Jaringan Ulama, Perspektif Sejarah, dan Dinamika Budaya. 

Logos Wacana Ilmu. 

Azra, A. (2002b). Jaringan Ulama Timur Tengah dan Kepulauan Nusantara Abad XVII dan XVIII. 

Kencana. 



Izza Faizah Khaizarony, Kholilurrahman, Nurbaiti, Eka Kurnia Firmansyah 

 104 

Berger, P., & Luckmann, T. (1966). The Social Construction of Reality. Anchor Books. 

Didi Junaedi, “Living Qur’an, Sebuah Pendekatan Baru dalam Kajian Al-Qur’an,” dalam 

Journal of Qur’an and Hadith Studies, Vol. 4 No. 2 Tahun 2015. 

Durkheim, E. (1915). The Elementary Forms of Religious Life. Oxford University Press. 

Durkheim, E. (2008). The Elementary Forms of Religious Life. Oxford University Press. 

Fealy, G., & White, S. (Eds). (2008). Expressing Islam: Religious Life and Politics in Indonesia. 

ISEAS–Yusof Ishak Institute. 

Geertz, C. (2017). The interpretation of cultures. Basic books. 

Giddens, A. (2006). Sociology (5, Ed.). Polity Press. 

Hasan, N. (2013). The Making of Public Islam: Piety, Agency and Commodification on the Landscape 

of Post–New Order Indonesia. Paramadina. 

Ibn Kathir. (1999a). Tafsir al-Qur’ān al-‘Aẓīm. Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

Ibn Kathir, I. (1999b). Tafsir al-Qur’ān al-’Azim. Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

Ibn Rajab al-Hanbali. (2007). Lata’if al-Ma‘arif. Dar Ibn Hazm. 

Kamali, M. H. (2008). Shari’ah Law: An Introduction. Oneworld Publications. 

Koentjaraningrat. (1984). Kebudayaan Jawa. Balai Pustaka. 

Mansyur, M. (2007a). Living Qur’an Perspective. Pustaka Pelajar. 

Mansyur, M. (2007b). Living Qur’an Perspective. Pustaka Pelajar. 

Mujib Hendri Aji. “The Living Qur’an as a Research Object and Methodology in The 

Quranic Studies,” dalam Jurnal Iman dan Spiritulaitas. Vol. 1, 2021, hlm. 78-84. 

Mujiburrahman. (2019). Religion, Identity and Psychology in Indonesian Muslim Communities. UIN 

Sunan Kalijaga Press. 

Parsons, T. (1977). Social Systems and the Evolution of Action Theory. Free Press. 

Putnam, R. D. (1993). Making democracy work: Civic traditions in modern Italy. Princeton 

University Press. 

Putra, H. S. A. (2012). Metodologi Living Qur’an. LKiS. 

Woodward, M. (2011). Java, Indonesia and Islam. Springer. 

 


