Takwil: Journal of Quran and Hadith Studies
Volume 4 No 2 (2025) 89-104
https://ejournal.iainketinci.ac.id/index.php/takwil /index

The Spiritual and Social Functions of Yasin Verses on the
Night of Nizsfu Sha‘ban: A Living Qur’an Analysis at the
Jami’ Al-Muttaqgien Mosque, South Jakarta

Izza Faizah Khaizarony,' Kholilurrahman,? Nurbaiti,’ Eka Kurnia Firmansyah*
"*Universitas PTIQ Jakarta, Indonesia
“Universitas Padjadjaran (UNPAD), Indonesia
Izzafaizah7(@gmail.com', aboufaateh(@yahoo.com®, nurbaiti@ptig.ac.id’,

eka.kurnia@unpad.ac.id‘l

Abstract: This study analyzes the spiritual and social functions of the practice of reading Surabh Yasin on the night
of Nishfu Sha'ban at the Al-Muttagien Mosque in South Jakarta throngh the Living Qur'an approach and the

perspective of the sociology of religion. This study aims to reveal the ritnal structure, the meaning given by the congregation,

the social functions, and the dynamics of religions legitimacy that accompany the continuity of this tradition. The findings
indicate that the Yasinan ritual has been institutionalized. Thus, this study expands the Living Qur'an study by

showing that the Qur'an in the context of the Nishfu Sha'ban ritnal functions as a ritnal social structure that organizes
collective actions, frames the religions experiences of the congregation, and maintains the continuity of religious traditions
throngh established social mechanisms as an annnal collective practice passed down from generation to generation, with

a relatively stable implementation structure from year to year. The congregation’s interpretation of Surah Y asin is rooted
in beliefs regarding its virtues and strengthened by recurving spiritual experiences that foster tranquility and a sense of
closeness to God. Moreover, the ritual plays a significant role in strengthening social cobesion, enbancing communal
solidarity, and transmitting religions values to younger generations. Despite differing scholarly views on the authenticity
of hadiths related to Nishfu Sha’ban, the community responds pragmatically by emphasizing the ritual’s social benefits
and spiritual value. This study demonstrates that Y asinan is not merely a spiritnal practice but also an adaptive social
institution within urban Muslin society. The research opens pathways for further studies in other Muslim communnities
to better understand contemporary religions practices.

Keywords: Living Qur'an; Yasinan; Nishfu Sha’ban

Abstrak: Penelitian ini menganalisis fungsi spiritual dan sosail praktik pembacaan Surab Yasin pada malam
Nishfu Sya’ban di Magjid Jami Al-Muttagien Jakarta Selatan melalui pendekatan Living Qur'an dan perspektif
sosiologi agama. Kajian ini bertujuan mengungkap struktur ritual, pemaknaan jamaab, fungsi sosial, serta dinamika
legitimasi keagamaan yang menyertai keberlangsungan tradisi tersebut. Temuan menunjukean babhwa ritual Y asinan
telah terinstitusionalisasi. Dengan demifkian, penelitian ini memperiuas kajian Living Qur'an dengan menunjukekan
babwa Al-Qur'an dalam konteks ritual Nishfu Sya’bian berfungsi sebagai struktur sosial ritnal yang mengorganisasi
tindakan kolektif, membingkai pengalaman religius jama’ab, serta menjaga kontinuitas tradisi keagamaan melalui
mekanisme sosial yang mapan sebagai praktik kolektif tabunan yang diwariskan lintas generass, dengan struktur
pelaksanaan yang relatif stabil dari tabun ke tahun. Pemaknaan jamaal terbadap Surah Yasin berakar pada
keyakinan terbadap kentamaannya dan pada pengalaman spiritual langsung yang memberikan ketenangan batin
serta rasa kedekatan dengan Allab. Selain itu, kegiatan ini memainkan peran penting dalam membangun kobesi
sosial, memperknat solidaritas komunitas, dan mentransmisikan nilai-nilai keagamaan kepada generasi muda.
Meskipun terdapat perbedaan pandangan nlama mengenai legitimasi badis Nishfu Sya bin, komunitas meresponsnya
secara pragmatis dengan menekankan aspek maslabat dan nilai sosial ritual. Analisis ini menunjukkan babwa ritual
Yasinan tidak banya dipabami sebagai ibadah spiritual, tetapi juga sebagai institusi sosial yang adaptif dalam
konteks masyarakat urban. Penelitian ini membuka pelnang pengembangan kajian sernpa pada kommunitas Muslin
latn untuk memahami keberagaman praktik keagamaan kontemporer.

Kata kunci: Living Qur'an; Yasinan; Nishfu Sya’bin

Pendahuluan
Tradisi keagamaan di Indonesia memperlihatkan dinamika yang kaya, di mana teks suci
Al-Qur’an tidak hanya dibaca dan ditafsirkan, tetapi juga dihidupkan melalui praktik ritual

komunitas. Salah satu tradisi yang masih bertahan kuat di banyak wilayah adalah pembacaan

89


mailto:Izzafaizah7@gmail.com
mailto:aboufaateh@yahoo.com
mailto:nurbaiti@ptiq.ac.id
mailto:eka.kurnia@unpad.ac.id

Izza Faizah Khaizarony, Kholilurrahman, Nurbaiti, Eka Kurnia Firmansyah

Surah Yasin pada malam Nzshfu Sya’ban. (Mansyur, 2007a). Sering dijumpai dalam fenomena
kemasyarakatan sehari-hari bahwa ada surah-surah atau ayat-ayat tertentu di dalam Al-Qut’an
yang diyakini dapat mendatangkan berkah atau memberikan kelapangan rezeki bagi para
pembacanya. Keyakinan seperti ini pada akhirnya melahirkan tradisi-tradisi membaca surah
tertentu pada waktu-waktu tertentu, baik dilakukan secara pribadi di dalam masyarakat,
maupun secara kolektif yang kemudian menjadi ketentuan suatu lembaga bagi para
anggotanya (Junaedi, 2015)

Dalam konteks masyarakat urban seperti Jakarta Selatan, tradisi ini tetap lestari dan
dipraktikkan secara terstruktur di Masjid Jami Al-Muttagien, Terogong. Di lingkungan inilah
praktik Yasinan pada malam pertengahan Sya’ban tidak hanya menjadi ibadah individual,
tetapi mengikat komunitas dalam jejaring makna, simbol, dan kebersamaan spiritual.
Fenomena semacam ini merupakan salah satu contoh paling nyata dari apa yang dalam kajian
kontemporer dikenal sebagai Living Quran, yaitu bagaimana teks suci berfungsi dalam
kehidupan sehari-hari umat Muslim

Pendekatan [iving Qur'an menekankan bahwa makna Al-Qur’an tidak hanya lahir dari
tafsir akademik, tetapi dari relasi antara teks, pelaku, konteks, dan ritus sosial yang
berlangsung secara berulang (Putra, 2012). Di Masjid Al-Muttagien, jamaah memaknai Surah
Yasin sebagai surah yang memiliki keutamaan khusus, sehingga pembacaannya pada malam
Nishfu Sya’ban dipercaya membawa berkah, ampunan, dan ketenangan batin. Keyakinan ini
sejalan dengan tradisi ulama klasik yang mengaitkan malam Nishfu Sya 'bin dengan momentum
pengampunan dan penetapan takdir tahunan, seperti yang dijelaskan oleh Ibn Rajab al-
Hanbali dan sebagian ulama Syam. Walaupun terdapat perdebaan mengenai derajat hadis
terkait, praktik keagamaan di tingkat komunitas lebih dipengaruhi oleh pemaknaan spiritual
dan kontinuitas tradisi ketimbang sekadar perdebatan fikih (Azra, 2002b).

Di Masjid Jami Al-Muttagien, praktik pembacaan Surah Yasin pada malam Nishfu
Sya’ban dilakukan dengan pola ritual yang relatif seragam setiap tahun. Jamaah memulai
rangkaian kegiatan setelah shalat Maghrib berjamaah, kemudian dilanjutkan dengan
pembacaan Surah Yasin sebanyak tiga kali dengan niat berbeda: memohon umur dalam
ketaatan, meminta kelapangan rezeki dan perlindungan, serta berharap husn al-khatimah.
Setelah itu, kegiatan diteruskan dengan doa bersama, zikir, shalawat, dan tausiyah singkat dari
pengurus atau ustaz masjid. Struktur ritual yang konsisten ini merupakan ciri khas tradisi
Islam Nusantara yang memadukan teks suci, ritme ibadah, dan budaya lokal (Azra, 1999).

Dari perspektif antropologi agama, ritus ini berfungsi sebagai sarana pembentukan

90



Izza Faizah Khaizarony, Kholilurrahman, Nurbaiti, Eka Kurnia Firmansyah

solidaritas sosial. Durkheim menjelaskan bahwa ritual kolektif mampu memperkuat
kesadaran bersama dan menciptakan rasa keterhubungan antarkomunitas (Durkheim, 2008).
Hal tersebut tampak jelas di Al-Muttaqien, di mana jamaah dari berbagai rentang usia anak-
anak, remaja, dewasa, hingga lansia ikut berpartisipasi secara aktif. Kehadiran dan partisipasi
lintas generasi ini menunjukkan adanya transmisi nilai dan pembentukan identitas keagamaan
yang berlangsung secara natural. Selain itu, keberlanjutan tradisi ini menciptakan ikatan
emosional dan spiritual yang membentuk rasa memiliki terhadap masjid sebagai pusat
kehidupan bersama.

Secara sosiologis, keberlanjutan tradisi Yasinan Nzshfu Sya’ban di wilayah urban Jakarta
Selatan menunjukkan bahwa praktik keagamaan tidak semata ditentukan oleh legalitas dalil,
tetapi lebih pada fungsi sosialnya. Tradisi yang membawa ketenangan, harapan, dan solidaritas
akan terus bertahan dalam masyarakat, bahkan ketika dihadapkan pada perbedaan pandangan
teologis. Fenomena ini sejalan dengan temuan Geertz bahwa agama di Indonesia selalu
dipraktikkan sebagai sistem simbolik yang menyatukan pengalaman spiritual dan kebutuhan
sosial (Geertz, 2017).

Ritual Yasinan malam Nishfu Sya’ban di Al-Muttagien juga memperlihatkan bagaimana
masyarakat memaknai teks suci secara praktis. Surah Yasin, misalnya, sering dipahami sebagai
“jantung Al-Qur’an” (qalb al-Qur’an). Walaupun istilah ini tidak memiliki dasar hadis yang
kuat, pemaknaannya di tingkat komunitas menjadi bagian dari budaya religius yang
menghadirkan hubungan emosional dengan Al-Qur’an. Melalui praktik berulang dan suasana
kolektif, teks suci menjadi “hidup” dan memberi pengalaman spiritual yang mendalam.

Dalam tinjauan fikih, sebagian ulama membolehkan pelaksanaan ibadah khusus pada
malam Nzshfu Sya’ban selama tidak diyakini sebagai kewajiban atau ibadah yang disyariatkan
secara tegas. Pandangan moderat ini sejalan dengan pendapat ulama Syafi’iyyah yang menilai
bahwa amalan tradisional dapat diterima selama mengandung nilai baik dan tidak
bertentangan dengan prinsip syariat umum. Hal ini menjelaskan mengapa jamaah Masjid Al-
Muttaqien tetap menjalankan tradisi tersebut sambil menekankan bahwa kegiatan itu adalah
bentuk Zathawwn’ (ibadah sunnah), bukan kewajiban.

Hal menunjukkan bahwa jamaah memaknai kegiatan Yasinan bukan hanya sebagai
ritual pengampunan, tetapi juga sebagai proses mendisiplinkan diri menjelang Ramadhan. Ini
menunjukkan adanya fungsi transisi spiritual yang sejalan dengan ritual communitas dalam
teori Turner (1969), di mana komunitas mengalami proses persiapan mental dan batin untuk

memasuki fase sakral berikutnya. Dengan demikian, malam Nishfu Sya’bin di Al-Muttaqgien

91



Izza Faizah Khaizarony, Kholilurrahman, Nurbaiti, Eka Kurnia Firmansyah

berfungsi sebagai “gerbang spiritual” yang mempersatukan jamaah dalam suasana tobat dan
harapan.

Selain dimenst spiritual dan sosial, praktik ini juga menciptakan identitas religius khas
komunitas. Koentjaraningrat menjelaskan bahwa ritus ritus lokal berperan penting dalam
pembentukan identitas kelompok. Di Al-Muttagien, ritus Yasinan memperkuat rasa
kebersamaan dan menjadi bagian dari penanda budaya keagamaan warga Terogong. Praktik
ini juga berfungsi sebagai pendidikan informal bagi anak muda untuk mengenal Al-Qur’an
dan tradisi Islam secara turun-temurun (Koentjaraningrat, 1984).

Walaupun terdapat perdebatan akademis mengenai keabsahan dalil-dalil Nzshfu Sya’ban,
penelitian lapangan menunjukkan bahwa jamaah lebih menekankan aspek maslahat spiritual
daripada legalitas tekstual. Hal ini sejalan dengan prinsip maslahah mursalah dalam usul fikih
bahwa suatu amalan dapat diterima selama menghadirkan manfaat dan tidak bertentangan
dengan prinsip umum syariat (al-Ghazali.). Dengan demikian, tradisi Yasinan Nishfu Sya bin
di Al-Muttagien dapat dipandang sebagai amaliah kultural yang memenuhi kebutuhan
spiritual dan sosial masyarakat modern.

Melihat berbagai aspek tersebut, bahwa praktik Al-Qur’an yang hidup telah ada sejak
masa awal Islam. Lzving Qur'an merupakan kajian yang melihat realitas keberadaan ayat-ayat
Al-Qur’an yang tumbuh dan eksis secara praktis dalam kehidupan masyarakat sehari-hari.
Ada empat aspek penting pada studi Living Qur'an yaitu, karakteristik lisan, aural, tulisan dan
perilaku (Mujib, 2021). Adapun kajian tentang studi Living Qur'an objeknya adalah fungsi
Qur’an bagi kehidupan masyarakat sehari-hari atau memperhatikan aspek dalam bidang studi
Living Qur'an dalam /iving researchnya. Pendekatan ini tidak hanya mengurai teks, tetapi juga
mengungkap bagaimana teks dipraktikkan, dimaknai, dan dijadikan kerangka spiritual yang
berfungsi dalam kehidupan sehari-hari. Penelitian terhadap tradisi ini juga menjadi kontribusi
penting bagi studi Islam Indonesia karena memperlihatkan bagaimana komunitas urban
menghidupkan Al-Qur’an melalui ritus kolektif yang adaptif dan penuh makna.

Profil Masjid Jami Al-Muttaqien Jakarta Selatan

Masjid Jami Al-Muttagien tetletak di Jalan Terogong III, RT 09/ RW 10, Kelurahan
Cilandak Barat Kecamatan Cilandak Kota Jakarta Selatan. Berdasarkan data dari
Pemerintahan Kota Jakarta Selatan mengenai sejarah Cilandak Barat, mitosnya pernah
ditemukan seekor landak raksasa di daerah tersebut. Masjid Jami Al-Muttaqien yang terletak
di kelurahan Cilandak Barat merupakan salah satu sarana dakwah dan tempat ibadah yang

digunakan oleh masyarakat Cilandak Barat pada umumnya, bahkan pada waktu acara-acara

92



Izza Faizah Khaizarony, Kholilurrahman, Nurbaiti, Eka Kurnia Firmansyah

keagamaan diselenggarakan, masyarakat dari luar kelurahan ikut hadir memeriahkan.

Tradisi ke-Islaman yang diselenggarakan di Masjid Jami Al-Muttagien diantaranya
adalah ; Peringatan Isra Miraj, Maulid Nabi, Nishfu Sya’ban, Peringatan 1 Muharam tahun
baru Hijriyah, Pelaksaan Iedul Fitri dan Iedul Adha. Adapun tradisi /adat istiadat masyarakat
sekitar Masjid Al-Muttaqgien diantarnya adalah ; Palang Pintu pada acara pernikahan adat
Betawi, Bakar Bukhur pada acara Maulid, Ritual selamatan membangun rumah, Membuat
ketupat saat lebaran tiba, Halal bihalal, pawai obor 1 Muharam, Santunan anak yatim pada
tanggal 10 Muharam, Tahlilan dan Yasinan kematian, Selamatan kandungan empat dan tujuh
bulanan, Nyorog dan Tarhib Ramadlan yang diisi dengan berziarah ke makam leluhur, makan
bersama keluarga dan saling memaafkan.

Struktur Ritual dan Pola Pelaksanaan Yasinan Nzshfu Sya’bdn

Praktik pembacaan Surah Yasin pada malam Nishfu Sya’ban di Masjid Jami Al-Muttaqgien
memperlihatkan pola ritual yang sistematis dan terinstitusionalisasi. Berdasarkan observasi
partisipatif, wawancara dengan pengurus dan dokumentasi kegiatan, rangkaian acara diawali
dengan salat Maghrib berjamaah, dilanjutkan dengan pembacaan Surah Yasin sebanyak tiga
putaran, masing-masing disertai niat dan doa khusus, kemudian zikir/tahlil dan penutup doa
arwah sebuah urutan yang konsisten dari tahun ke tahun. Deskripsi urutan, niat tiap putaran,
serta doa-doa pendamping ini muncul berulang kali dalam keterangan tokoh masjid dan
catatan dokumenter sehingga menegaskan adanya prosedur kolektif yang diamalkan secara
bersama (Khaizarony, 2025) .

Secara detail, setiap putaran pembacaan memiliki fokus niat putaran pertama ditujukan
memohon umur yang berkah dan kemampuan beribadah, putaran kedua memohon
kelapangan rezeki dan perlindungan dari marabahaya, sementara putaran ketiga dikhususkan
untuk permohonan husn al-khatimah (akhir hayat yang baik). Antara setiap putaran disisipkan
doa khusus Nishfu Sya’bin yang sumbernya dirujuk dari khazanah doa klasik, sehingga
rangkaian itu membentuk pola repetitif yang memberi bobot simbolik berbeda pada setiap
segmen ritual (Khaizarony, 2025).

Institusionalisasi ritual ini tampak pada keteraturan teknis dan pembagian peran. Panitia
DKM dan pengajar masjid mengatur aspek logistik pemberitahuan waktu, penempatan
pengisi acara (pembaca Yasin, imam doa, khatib), serta dokumentasi sehingga Yasinan tidak
sekadar spontanitas komunitas, melainkan kegiatan kolektif yang dikelola organisasi masjid.
Keterlibatan anak-anak, remaja, dan orang dewasa serta penyelenggaraan tausiyah singkat

menunjukkan fungsi ganda ritual: selain ritual ibadah juga sebagai pendidikan agama informal

93



Izza Faizah Khaizarony, Kholilurrahman, Nurbaiti, Eka Kurnia Firmansyah

yang meregenerasi tradisi keagamaan (Khaizarony, 2025).

Analitis, pola tiga putaran pembacaan dan niat yang berbeda dapat dibaca sebagai
praktik simbolik yang mengintegrasikan berbagai aspirasi komunitas umur, rezeki, dan husn
al-khatimah menjadi satu kerangka ritual menyeluruh. Pendekatan Living Qur’an menyatakan
bahwa teks Al-Qur’an bertransformasi menjadi pengalaman hidup ketika dipraktikkan dalam
konteks sosial; pada kasus ini Surah Yasin berperan sebagai alat ritualisasi yang memampukan
jamaah menegaskan hubungan transenden sekaligus menjawab kebutuhan keseharian
(Mansyur, 2007). Dengan demikian, struktur ritual bukan semata prosedur teknis, melainkan
wahana di mana makna Qur’anik diasosiasikan secara kolektif dan berulang sehingga
menghasilkan pengalaman religius bersama yang kuat.

Dari perspektif sosiologi agama, pola pelaksanaan yang kohesif itu menguatkan fungsi
integratif agama dalam masyarakat urban. Durkheim menegaskan bahwa ritual kolektif
memperkokoh solidaritas sosial dengan menciptakan kesadaran kolektif, Yasinan Nishfu
Sya’ban di Al-Muttagien memfasilitasi integrasi sosial semacam itu menghadirkan momen
kebersamaan yang mereduksi fragmentasi urban melalui praktik ibadah bersama. Observasi
lapangan mencatat intensitas partisipasi lintas usia serta penekanan pada nuansa khidmat dan
kolektif, yang sejalan dengan peran ritual dalam pembentukan dan pemeliharaan jaringan
sosial keagamaan (Durkheim, 1915; Geertz, 2017)

Selain fungsi integratif, aspek ritual teknis juga mencerminkan adaptasi lokal terhadap
repertoar tradisi yang lebih luas. Sumber-sumber tradisional yang diadopsi di Al-Muttaqien
seperti tata cara yang dicatat dalam kitab kitab doa klasik (Kanz al-Najah) dan fatwa-fatwa
ulama yang memposisikan amaliah ini sebagai sunnah tanzimi atau sunah ghayr mu’akkadah
memberi basis legitimasi praktis bagi jamaah, sekaligus mengurangi potensi konflik teologis
di tingkat lokal (Khaizarony, 2025). Dengan menempatkan praktik sebagai anjuran bukan
kewajiban, pengurus masjid mampu menjembatani perbedaan pandangan ulama dan menjaga
agar ritual tetap inklusif dan tidak memaksa.

Meski demikian, institusionalisasi ritual membawa tantangan: risiko ritualisasi tanpa
pemahaman doktrinal yang memadai, dan kecenderungan formalitas yang dapat menggeser
pengalaman batin ke rutinitas seremonial. Temuan wawancara menunjukkan bahwa sebagian
jamaah mengamalkan bacaan karena tradisi turun-temurun tanpa selalu mengetahui sumber
dalilnya situasi yang menuntut peran pengajian dan tausiyah untuk mengaitkan praktik dengan
pemahaman teologis yang sehat (Khaizarony, 2025).

Dengan demikian struktur ritual Yasinan di Masjid Jami Al-Muttagien merupakan hasil

94



Izza Faizah Khaizarony, Kholilurrahman, Nurbaiti, Eka Kurnia Firmansyah

pertemuan antara tradisi teks, praktik komunitas, dan institusi lokal. Pola pelaksanaan yang
konsisten salat Maghrib, tiga putaran Yasin dengan niat berbeda, doa-doa klasik, zikir/tahlil,
dan penutup doa arwah menjadi bentuk konkret bagaimana masyarakat menghidupkan Al-
Qur’an dalam ritus kolektif. Analisis fenomenologis dan sosiologis menyimpulkan bahwa
institusionalisasi tersebut bukan sekadar pengaturan teknis, melainkan mekanisme sosial-
religi yang mempertahankan makna, legitimasi, dan kesinambungan tradisi dalam lingkungan
urban kontemporer (Durkheim, 1915).

Pemaknaan Jamaah terhadap Surah Yasin dan Malam Nishfu Sya’bin

Berdasarkan wawancara dengan Ahmad Mazani selaku Sesepuh dan Ketua DKm Al-
Muttagien pada tanggal 15 Mei 2025 bahwa pemaknaan jamaah terhadap Surah Yasin pada
malam Nzshfu Sya’ban bertumpu pada keyakinan bahwa malam ini memiliki kedudukan
spiritual yang istimewa dalam tradisi Islam. Di banyak komunitas Muslim, termasuk jamaah
Masjid Jami Al-Muttaqien Jakarta Selatan, malam ini dipahami sebagai malam dipanjatkannya
doa, memohon ampunan, dan memperbaharui hubungan spiritual dengan Allah SWT.
Keyakinan tersebut berakar dari pandangan ulama klasik seperti Ibn Rajab al-Hanbali yang
menyebut bahwa malam pertengahan Sya’ban adalah malam pengampunan, di mana Allah
mengampuni seluruh hamba-Nya kecuali yang bermusuhan dan menyimpan kebencian
terthadap sesamanya (Ibn Rajab al-Hanbali, 2007). Pemahaman ini hidup kuat dalam
kesadaran jamaah sehingga pembacaan Surah Yasin dimaknai sebagai sarana mendekatkan
diri kepada Allah SWT sekaligus sebagai momentum perenungan diri menghadapi takdir
tahunan.

Di sisi lain, pemaknaan jamaah terhadap Surah Yasin tidak dapat dipisahkan dari
kedudukan surat ini dalam tradisi keagamaan Islam. Surah Yasin sering disebut sebagai
“jantung Al-Qur'an”, merujuk kepada sejumlah riwayat yang menekankan keutamaan
spiritualnya (al-Suyuthi, 2004). Meskipun sebagian ulama menilai bahwa hadis-hadis tersebut
tidak seluruhnya memiliki derajat shahih, teks dan tradisi tetap memainkan peran penting
dalam pembentukan makna di ranah masyarakat. Dalam konteks studi Living Qur’an,
fenomena ini menunjukkan bahwa teks suci hidup bukan hanya melalui dalil normatif, tetapi
juga melalui persepsi, keyakinan kolektif, dan pengalaman spiritual komunitas (Aji, 2021).
Jamaah Masjid Al-Muttaqien memaknai Surah Yasin sebagai bacaan penenteram hati, media
memohon kebaikan hidup, serta perantara doa pada malam mulia. Bagi mereka, Yasinan
adalah pengalaman ibadah yang menghadirkan keteduhan batin dan rasa kedekatan dengan

Allah, sehingga selalu dilakukan dengan rasa khidmat dan keikhlasan.

95



Izza Faizah Khaizarony, Kholilurrahman, Nurbaiti, Eka Kurnia Firmansyah

Pemaknaan yang mendalam terhadap Surah Yasin juga diperkuat oleh pengalaman
spiritual yang berulang dari tahun ke tahun, sehingga ayat-ayatnya tidak hanya dibaca tetapi
dihidupi sebagai bagian dari ritme religiositas jamaah. Dalam banyak wawancara penelitian
tentang praktik keagamaan komunal, ditemukan bahwa repetisi ritual mampu menciptakan
apa yang disebut Berger dan Luckmann sebagai proses internalisasi yakni ketika simbol-
simbol keagamaan menjadi bagian dari struktur kesadaran individu dan kolektif (Berger &
Luckmann, 1966). Bagi jamaah Masjid Jami Al-Muttaqien, Surah Yasin bukan sekadar teks
yang dipahami secara intelektual, tetapi sebuah pengalaman emosional yang menghadirkan
rasa aman, pengharapan, dan hubungan transenden dengan Tuhan. Oleh karena itu,
meskipun diskursus akademik mengenai status hadis keutamaannya terus berkembang,
makna keberkahan Surah Yasin tetap kokoh dalam kesadaran jamaah karena berakar pada
pengalaman spiritual langsung yang mereka rasakan dalam kehidupan sehari-hari.

Pemaknaan tersebut semakin diperkaya melalui dimensi sosial dan kultural yang
menyertai praktik Yasinan. Tradisi pembacaan Yasin secara berjamaah pada malam Nishfu
Sya’ban memperkuat kohesi sosial, menciptakan ruang interaksi lintas usia, dan meneguhkan
rasa kebersamaan dalam komunitas. Menurut Azra, praktik keagamaan masyarakat Muslim
Indonesia sering kali mengalami proses kulturalisasi, di mana nilai-nilai Islam bersenyawa
dengan budaya lokal tanpa kehilangan orientasi teologisnya (Azra, 2002). Perspektif ini
menjelaskan mengapa tradisi Yasinan menjadi bagian penting dari identitas masyarakat
masjid. Kegiatan ritual ini tidak hanya dilihat sebagai ibadah individual, tetapi juga sebagai
ruang simbolik tempat jamaah meneguhkan solidaritas sosial, memelihara tradisi leluhur, serta
merawat hubungan emosional antarwarga. Dalam kerangka Living Qur’an, hal ini
menunjukkan bagaimana pembacaan Surah Yasin hidup sebagai praktik sosial yang mengikat
komunitas melalui pengalaman spiritual kolektif.

Dimensi makna lainnya tampak pada keyakinan jamaah bahwa malam Nishfu Sya’bin
adalah malam penulisan takdir tahunan, sebuah pemahaman yang dikaitkan oleh sebagian
ulama dengan QS. al-Dukhan/44:4. Dalam tafsir klasik, seperti karya al-Baghawi dan Ibn
Kathir, ayat tersebut dikaitkan dengan penetapan takdir tahunan yang terjadi pada malam
tertentu di bulan Sya’ban (Ibn Kathir, 1999a). Meskipun terdapat perbedaan pandangan di
kalangan ulama mengenai kesahihan riwayat ini, jamaah tetap melihatnya sebagai dasar
spiritual untuk memperbanyak ibadah, memperbaiki hubungan sosial, dan memperdalam
refleksi diri. Yasinan kemudian dimaknai sebagai langkah spiritual untuk menyambut takdir

dengan amal saleh, memperbaiki niat, dan memperkuat pengharapan kepada Allah SWT.

96



Izza Faizah Khaizarony, Kholilurrahman, Nurbaiti, Eka Kurnia Firmansyah

Keyakinan ini memperlihatkan adanya interaksi dinamis antara teks suci, pemahaman ulama,
dan pengalaman religius komunitas.

Selain itu, pemaknaan jamaah juga mencakup dimensi emosional dan psikologis.
Banyak jamaah yang memandang Yasinan sebagai sarana mencapai ketenangan batin,
mengurangi kecemasan, serta menguatkan ketabahan dalam menghadapi persoalan hidup.
Temuan serupa juga dijelaskan oleh Mujiburrahman, yang menyatakan bahwa praktik
keagamaan tradisional memiliki fungsi psikologis penting, yaitu menciptakan rasa aman dan
koneksi spiritual melalui ritual kolektif (Mujiburrahman, 2019). Pengalaman spiritual yang
dirasakan jamaah Masjid Al-Muttaqgien setiap tahun pada malam Nishfu Sya’bin memperkuat
persepsi bahwa Yasinan membawa keberkahan, memperbarui semangat religius, dan
menghadirkan kedamaian batin yang tidak selalu didapatkan pada hari-hari biasa.

Dengan demikian, pemaknaan jamaah terhadap Surah Yasin dan malam Nishfu Sya’bin
merupakan konstruksi religius yang multidimensional: spiritual, sosial, kultural, teologis, dan
psikologis. Dalam perspektif Living Qur’an, pemaknaan ini menjadi bukti bahwa teks suci
tidak hanya dibaca, tetapi juga dihidupkan dalam pengalaman ritual, praktik sosial, dan
keyakinan komunitas. Surah Yasin menjadi jembatan yang menghubungkan jamaah dengan
Tuhan, sesama manusia, dan tradisi keagamaan yang telah diwariskan turun-temurun. Melalui
ritual Yasinan, jamaah Masjid Al-Muttagien meneguhkan identitas spiritual mereka sekaligus
mempertahankan kesinambungan sebuah tradisi Islam Nusantara yang kaya makna.

3. Fungsi Sosial dan Ekspresi Solidaritas Komunitas

Praktik pembacaan Surah Yasin pada malam Nishfu Sya’bin tidak dapat dilepaskan
dari fungsinya sebagai mekanisme sosial yang memperkuat kohesi komunitas. Dalam
perspektif Durkheim, ritual keagamaan berfungsi menghidupkan kesadaran kolektif sebuah
kesatuan moral dan emosional yang tercipta ketika individu berpartisipasi dalam tindakan
sakral secara bersama-sama (Durkheim, 1915). Setiap tahun, jamaah Masjid Jami Al-
Muttagien berkumpul untuk melaksanakan Yasinan dalam suasana penuh kekhidmatan,
menandakan bahwa ritual ini telah menjadi simbol kebersamaan dan solidaritas yang
menyatukan berbagai lapisan masyarakat. Ketika mereka membaca ayat yang sama, duduk
dalam barisan yang sama, dan mengucapkan doa dengan suara yang bersahutan, tercipta
harmoni spiritual yang memperkokoh perasaan sebagai satu komunitas religius. Ini sejalan
dengan gagasan Durkheim bahwa ritual menciptakan collective effervescence momen ketika
energi sosial mengalir di antara individu sehingga memperkuat moral kolektif dan rasa

memiliki.

97



Izza Faizah Khaizarony, Kholilurrahman, Nurbaiti, Eka Kurnia Firmansyah

Selain sebagai wadah emosional, praktik Yasinan juga berperan sebagai medium
pemeliharaan jaringan sosial di dalam masyarakat urban. Dalam perspektif Giddens, interaksi
ritual menyediakan kesempatan bagi individu untuk memperbarui relasi sosial, menguatkan
kepercayaan, dan memelihara rasa kedekatan yang penting bagi keberlangsungan komunitas
(Giddens, 2000). Setelah ritual selesai, jamaah biasanya melanjutkan aktivitas dengan saling
menyapa, bertukar kabar, atau membicarakan kebutuhan dan program masjid. Aktivitas-
aktivitas kecil ini membangun solidaritas sosial yang bersifat praktis seperti koordinasi
kegiatan sosial, pengelolaan sedekah, atau bantuan kepada jamaah yang membutuhkan. Hal
yang sama ditegaskan Putnam, yang menyatakan bahwa kegiatan keagamaan kolektif
memperkuat modal sosial (social capital), yaitu jaringan kepercayaan dan kerja sama yang
mengikat masyarakat (Putnam, 1993). Dengan demikian, Yasinan tidak hanya menciptakan
kebersamaan spiritual, tetapi juga menghasilkan struktur sosial yang kuat dan berdaya.

Ritual ini juga memainkan peran strategis dalam transmisi nilai-nilai keagamaan
kepada generasi muda. Anak-anak dan remaja yang hadir dalam kegiatan Yasinan belajar
secara langsung mengenai adab beribadah, pentingnya membaca Al-Qur’an, serta nilai-nilai
kebersamaan yang menjadi inti kehidupan komunitas Muslim. Dalam kajian antropologi
agama, Geertz menyoroti bahwa ritual berfungsi sebagai sarana pewarisan budaya dan
pembentukan habitus religius melalui praktik yang berulang (Geertz, 2017). Melalui
partisipasi dalam Yasinan, generasi muda tidak hanya mengamati, tetapi juga mengalami
secara langsung tradisi Qur’ani dan norma-norma sosial yang menyertainya. Mereka belajar
dari orang-orang dewasa yang menjadi panutan, sehingga ritual berfungsi sebagai institusi
pendidikan informal yang membentuk karakter religius dan identitas komunal. Hal ini sejalan
dengan temuan Woodward, yang menyatakan bahwa tradisi Islam Nusantara banyak
diturunkan kepada generasi berikutnya melalui mekanisme ritual komunal seperti tahlilan,
yasinan, dan doa bersama (Woodward, 2011).

Selain itu, pelibatan generasi muda dalam ritual Yasinan juga menjadi sarana
membangun keterikatan emosional mereka terhadap masjid sebagai pusat kehidupan religius
dan sosial. Di lingkungan urban seperti Jakarta Selatan, masjid sering bersaing dengan
berbagai bentuk aktivitas modern yang lebih menarik bagi anak muda, mulai dari media digital
hingga ruang hiburan komersial. Karena itu, keikutsertaan mereka dalam ritual yang memiliki
dimensi spiritual sekaligus sosial ini berfungsi sebagai upaya memperluas ruang keterlibatan
keagamaan yang relevan bagi generasi muda. Pendekatan ini sejalan dengan pandangan

Koentjaraningrat bahwa kebudayaan—termasuk budaya religius—hanya dapat diwariskan

98



Izza Faizah Khaizarony, Kholilurrahman, Nurbaiti, Eka Kurnia Firmansyah

secara efektif jika praktiknya dibingkai dalam pengalaman yang bermakna dan kontekstual
bagi kelompok penerus (Koentjaraningrat, 1984). Melalui pengalaman langsung dan repetisi
ritual tahunan, generasi muda tidak hanya mewarisi tradisi, tetapi juga menginternalisasi nilai-
nilai kesantunan, gotong-royong, dan spiritualitas yang menjadi fondasi kehidupan komunitas
Muslim

Selanjutnya fungsi sosial ritual juga mencakup pembentukan identitas kolektif di
tengah kehidupan kota yang cenderung individualistik. Dalam perspektif Berger realitas sosial
terbentuk melalui proses eksternalisasi, objektivasi, dan internalisasi (Berger & Luckmann,
1966). Yasinan menjadi arena di mana masyarakat mengeksternalisasikan nilai kebersamaan,
kemudian mengobjektivasikannya dalam bentuk ritual tahunan yang terstruktur, dan akhirnya
menginternalisasikannya sebagai bagian dari identitas keagamaan mereka. Dengan kata lain,
tradisi ini menjadi “penanda identitas” (marker of identity) bagi jamaah Masjid Al-Muttagien.
Setiap tahun ketika ritual ini dilaksanakan, mereka tidak hanya memperbaharui hubungan
spiritual dengan Tuhan, tetapi juga memperbaharui identitas sosial mereka sebagai bagian
dari komunitas Muslim yang menjunjung nilai kebersamaan, kesalehan, dan kepedulian sosial.

Dimensi solidaritas yang terbangun melalui Yasinan juga dapat dijelaskan melalui
teori fungsionalisme struktural, di mana ritual dianggap sebagai mekanisme yang
mempertahankan stabilitas sosial. Parsons menyebut bahwa sistem sosial memerlukan proses
integrasi untuk mempertahankan harmoni (Parsons, 1977). Dalam konteks Masjid Jami Al-
Muttaqien, Yasinan berfungsi sebagai salah satu pilar integrasi tersebut mengurangi potensi
fragmentasi sosial, meminimalisasi konflik, dan menumbuhkan rasa tanggung jawab kolektif
terhadap keberlangsungan masjid dan lingkungannya. Solidaritas yang terbentuk melalui
ritual ini juga menjadi fondasi bagi kegiatan sosial lainnya, seperti pengajian, santunan anak
yatim, dan kerja bakti.

Dengan demikian, fungsi sosial dari praktik pembacaan Surah Yasin pada malam
Nishfu Sya’bin mencakup penguatan kohesi sosial, pembentukan jaringan modal sosial,
transmisi nilai antar generasi, serta pembentukan identitas komunal. Dalam perspektif
Durkheimian, ritual ini memperkuat kesadaran kolektif yang menjadi fondasi moral sebuah
komunitas religius. Dalam perspektif antropologi dan sosiologi kontemporer, Yasinan
berfungsi sebagai arena reproduksi budaya, pendidikan nonformal, serta konsolidasi
solidaritas sosial. Semua ini menunjukkan bahwa ritual bukan hanya tindakan spiritual, tetapi
juga mekanisme sosial yang memastikan keberlanjutan komunitas Muslim urban.

Dinamika Tradisi, Legitimasi Keagamaan, dan Tantangan Kontemporer

99



Izza Faizah Khaizarony, Kholilurrahman, Nurbaiti, Eka Kurnia Firmansyah

Ketegangan mengenai legitimasi pembacaan Surah Yasin pada malam Nishfu Sya bin
terutama muncul dari perbedaan penilaian atas sumber-sumber hadis yang sering dijadikan
dasar keutamaan malam tersebut. Sebagian ulama klasik dan komentator tafsir merujuk pada
tradisi yang menyebutkan keistimewaan malam pertengahan Sya’ban serta anjuran
mempetrbanyak zikir dan doa; misalnya tafsir yang menafsirkan QS. ad-Dukhan/44 sebagai
penetapan takdir tahunan (Ibn Kathir, 1999). Di sisi lain, kritik modern terhadap keshahihan
riwayat-riwayat keutamaan malam itu muncul dari otoritas pengkritik hadits seperti al-Albani
yang menilai banyak riwayat populer mengenai keutamaan malam-malam tertentu sebagai
lemah atau diragukan (Al-Albani, 1995). Perbedaan epistemik ini menunjukkan adanya jurang
antara tradisi-lokal yang diwariskan turun-temurun dan standar kritik ilmiah hadis yang lebih
ketat sebuah persoalan yang berulang dalam studi ritual keagamaan.

Berdasarkan hasil wawancara dengan Ustadz Ahmad Mazani sebagai pengurus masjid
pada tanggal 15 Mei 2025 bahwa ketegangan tersebut biasanya pragmatis dan instrumentatif.
Banyak komunitas mengambil posisi moderat: menyelenggarakan ritual sebagai amaliah
sunnah (tata cara yang dianjurkan) sambil menegaskan bahwa tindakan itu bukan kewajiban
yang dibebankan pada semua Muslim sehingga mengurangi gesekan teologis dan menjaga
inklusivitas (Azra, 2002b). Pendekatan semacam ini menempatkan pengalaman spiritual dan
maslahat sosial sebagai kriteria legitimasi praktis; selama ritual tidak bertentangan dengan
prinsip utama syariat dan membawa manfaat (maslahah), maka praktik dapat dipertahankan.
Orientasi pragmatis ini mencerminkan mentalitas agama praktis di banyak komunitas Muslim
urban, di mana otoritas formal teks bersanding dan bernegosiasi dengan otoritas tradisi lokal
dan kebutuhan sosial (Hasan, 2013).

Respon moderat tersebut juga menunjukkan kemampuan komunitas dalam
melakukan kompromi kreatif antara otoritas ulama global dan praktik keagamaan lokal.
Dalam banyak kesempatan, pengurus masjid memilih pendekatan edukatif—menjelaskan
kepada jamaah bahwa perbedaan pendapat ulama dalam masalah fadha’il al-a‘mal (keutamaan
amal) merupakan wilayah ijtihadi yang tidak bersifat mutlak, sehingga tidak layak menjadi
sumber konflik. Pendekatan ini sesuai dengan pandangan al-Ghazali bahwa selama sebuah
praktik tidak melanggar prinsip dasar agama dan bertujuan mendekatkan diri kepada Allah,
maka ia dapat diterima dalam ruang kelonggaran syariat (Al-Ghazali, n.d.). Dengan pola
demikian, ritual Yasinan Nishfu Sya’bin tidak diposisikan sebagai kewajiban yang harus
dipertahankan secara dogmatis, tetapi sebagai ekspresi keagamaan yang tetap terbuka

terhadap kritik, dialog, dan penyempurnaan. Sikap fleksibel ini menciptakan ruang bagi

100



Izza Faizah Khaizarony, Kholilurrahman, Nurbaiti, Eka Kurnia Firmansyah

komunitas untuk menjaga harmoni internal sekaligus memelihara hubungan baik dengan
kelompok Muslim yang memiliki pandangan berbeda.

Lebih jauh lagi pola respons pragmatis tersebut memperlihatkan bagaimana
masyarakat urban seperti di Jakarta Selatan berusaha menyeimbangkan antara rasionalisasi
agama dan kebutuhan spiritual. Modernitas sering kali membawa tekanan rasional terhadap
praktik keagamaan tradisional, sehingga komunitas perlu menemukan justifikasi baru yang
lebih sesuai dengan sensitivitas masyarakat modern. Di sinilah nilai maslabat sosial dan
ketenangan batin menjadi basis legitimasi yang paling relevan; jamaah merasakan manfaat nyata
dari ritual ini, seperti meningkatnya kedekatan sosial, ketenangan psikologis, dan penguatan
identitas religius. Temuan ini sejalan dengan perspektif sosiologi agama modern yang
menegaskan bahwa praktik keagamaan hanya akan bertahan jika mampu menawarkan makna
personal dan fungsi sosial yang signifikan dalam konteks kehidupan kontemporer (Putnam,
1993; Giddens, 2006). Dengan demikian, keberlangsungan Yasinan Nishfu Sya'bin bukan
semata ditopang oleh kekuatan dalil tekstual, tetapi oleh relevansi sosial dan spiritual yang
dirasakan langsung oleh jamaah dalam kehidupan keseharian mereka.

Kerangka maslahah (pertimbangan maslahat) menjadi salah satu instrumen normatif
yang sering digunakan untuk justifikasi lokal. Klasik seperti al-Ghazali sudah menegaskan
pentingnya mempertimbangkan manfaat publik ketitka menentukan hukum atau sikap
terhadap praktik keagamaan yang tidak nirmilki dalil qathi. Dalam konteks kontemporer,
pendekatan maqasid al-shati‘ah dan pemikiran fungsional menunjukkan bahwa praktik yang
memperkuat kohesi sosial, merawat solidaritas, dan meningkatkan kesejahteraan mental-
spiritual komunitas dapat memperoleh legitimasi proporsional meskipun dasar dalilnya tidak
kuat secara sanad (Kamali, 2008). Dengan kata lain, nilai sosial dan psikologis yang dirasakan
jamaah ketenangan batin, penguatan hubungan sosial, dan regenerasi agama kepada anak-
anak dapat menjadi alasan rasional untuk melestarikan tradisi tersebut.

Namun, pelestarian tradisi ini menghadapi tantangan kontemporer yang kompleks.
Pertama, ada tekanan dari wacana puritanis yang menolak praktik-praktik yang dianggap
bid‘ah dan menuntut standardisasi ibadah berdasar dalil kuat, gelombang dakwah
transnasional telah mendorong sebagian umat untuk meragukan praktik lokal (Fealy & White,
2008). Kedua, modernitas dan gaya hidup urban mengubah pola partisipasi generasi muda
yang sibuk dan terpapar wacana global terkadang menunjukkan apatisme terhadap ritual
tradisional, yang menuntut adaptasi format agar tetap relevan (Putnam, 2000). Ketiga,

terdapat risiko ritual menjadi seremonial belaka formalitas tanpa pemahaman jika pendidikan

101



Izza Faizah Khaizarony, Kholilurrahman, Nurbaiti, Eka Kurnia Firmansyah

agama kontekstual tidak diintensifkan. Tantangan-tantangan ini menuntut strategi
pengelolaan religius yang cerdas dari pengurus masjid: menggabungkan pembinaan teologis
(penjelasan status hadis dan tafsir), penguatan nilai-nilai moral, dan inovasi format untuk
menjaga makna ritual tetap hidup.

Literatur klasik dan studi kontemporer memberikan pijakan analitis untuk memahami
dinamika tersebut. Tafsir klasik seperti al-Baghawi dan Ibn Kathir menyediakan konteks
historis konsep malam-malam istimewa, sementara ulama hadis kontemporer menegaskan
pentingnya metodologi kritik sanad (al-Albani, 1995). Kajian mengenai Islam Nusantara dan
praktik keagamaan lokal menekankan fleksibilitas tradisi dalam merespons kebutuhan sosial
menggambarkan bagaimana ritual lokal bermetamorfosis menjadi institusi yang merekatkan
komunitas (Azra, 2002; Fealy & White, 2008). Pendekatan maqasid dan maslahah memberi
kerangka normatif untuk menimbang legitimasi praktis: bila praktik membawa maslahat nyata
bagi komunitas tanpa melanggar prinsip-prinsip dasar syariat, pemeliharaan ritual dapat
dibenarkan sebagai bagian dari khazanah religius yang adaptif (Kamali, 2008).

Secara kesimpulan, dinamika legitimasi Yasinan Nishfu Sya’bin memperlihatkan
dialog kontinu antara otoritas teks, kritisisme ilmiah, kebutuhan sosial, dan identitas lokal. Di
lingkungan urban seperti Jakarta Selatan, respons yang dominan cenderung pragmatis
mengutamakan maslahat dan inklusivitas sambil berupaya memberikan konteks teologis yang
lebih jelas kepada jamaah. Tantangan ke depan adalah bagaimana menjaga keseimbangan
antara otoritas ilmiah dan vitalitas tradisi, yakni mempertahankan praktik yang memberi
makna kolektif tanpa mengabaikan kajian kritis terhadap dasar-dasar tekstualnya. Upaya
pendidikan tafsir, dialog antar-golongan, dan pembaruan format ritual menjadi kunci untuk
menjamin bahwa tradisi tersebut tetap relevan, berwibawa, dan bermanfaat bagi komunitas
masa kini.

Kesimpulan

Kesimpulan penelitian ini menunjukkan bahwa praktik pembacaan Surah Yasin pada
malam Nishfu Sya’bian di Masjid Jami Al-Muttagien memiliki makna multidimensional yang
mencakup aspek spiritual, sosial, kultural, dan teologis. Tradisi ini tidak hanya dihidupkan
melalui keyakinan jamaah terhadap keutamaan malam pertengahan Sya’ban dan Surah Yasin,
tetapi juga melalui fungsi sosialnya yang memperkuat kohesi komunitas, mentransmisikan
nilai keagamaan kepada generasi muda, serta membentuk identitas kolektif sebagaimana
dijelaskan melalui teori Durkheim tentang solidaritas sosial dan perspektif Living Qut’an

mengenai penghidupan makna teks suci dalam praktik budaya. Dinamika legitimasi

102



Izza Faizah Khaizarony, Kholilurrahman, Nurbaiti, Eka Kurnia Firmansyah

keagamaan yang muncul terutama terkait perbedaan pandangan ulama mengenai status hadis
Nishfu Sya’bin dapat dijembatani melalui pendekatan maslahat dan maqasid al-shari‘ah yang
memungkinkan tradisi tetap bertahan selama memberi manfaat nyata bagi masyarakat.

Melalui pendekatan fenomenologis, ditemukan bahwa makna pembacaan Surah Yasin
ini tidak sebatas pada teks, melainkan sudah menjelma dalam bentuk pengalaman religius dan
sosial yang menyatu dalam kebudayaan masyarakat. Tradisi ini juga menjadi sarana pewarisan
nilai-nilai religius kepada generasi berikutnya secara turun-temurun. Pembacaan Surah Yasin
pada malam Nishfu Sya’bin memiliki akar historis dan sosiologis yang kuat. Secara historis,
praktik ini dipengaruhi oleh para ulama tabi’in wilayah Syam, seperti Khalid bin Ma‘dan dan
Lugman bin ‘Amir, yang memuliakan malam pertengahan Sya’ban dengan ibadah dan doa.
Tradisi tersebut kemudian berkembang dan diadopsi oleh berbagai komunitas Muslim,
termasuk masyarakat Indonesia.

Secara teologis, tradisi ini berlandaskan pada berbagai hadis yang mengisyaratkan
keutamaan malam Nishfu Sya’ban, meskipun sebagian hadis tersebut diperdebatkan derajatnya
oleh para ulama. Namun demikian, dalam ranah fur@’iyyah, amaliah ini tetap diterima secara
luas karena berkontribusi pada penguatan spiritualitas umat.

Dari sisi sosiologis, pembacaan Yasin secara berjamaah membangun ukhuwah
Islamiyah, mempererat silaturahmi antarwarga, serta menjadi sarana integrasi sosial dalam
konteks urban seperti Jakarta Selatan. Dengan demikian, ritual ini tidak hanya menjadi
kegiatan spiritual, tetapi juga sarana sosial untuk menciptakan harmoni di tengah masyarakat
yang majemuk.

Daftar Pustaka

Aji, M. H. (2021). The Living Qur'an as a Research Object and Methodology in the Quranic Studies.
Jurnal Iman Dan Spiritualitas, 1(2), 150—160.

al-Suyuthi, J. (2004). A~LItgan fi ‘Uliim al-Qur’an. Dar al-Hadits.

Al-Albani, M. N. (1995). Silsilah al-Abadits al-Shabibah wa Shay'un min Fighiba. Maktabah al-
Ma’arif.

Azra, A. (1999). PENDIDIKAN ISLAM: Tradisi dan Modernisasi Menuju Mileninm Baru. L.ogos
Wacana Ilmu.

Azra, A. (20022). Islam Nusantara: Jaringan Ulama, Perspektif Sejarab, dan Dinamika Budaya.
Logos Wacana Ilmu.

Azra, A. (2002b). Jaringan Ulama Timur Tengah dan Kepulanan Nusantara Abad X111 dan X1111.

Kencana.

103



Izza Faizah Khaizarony, Kholilurrahman, Nurbaiti, Eka Kurnia Firmansyah

Berger, P., & Luckmann, T. (1960). The Social Construction of Reality. Anchor Books.

Didi Junaedi, “Living Qur’an, Sebuah Pendekatan Baru dalam Kajian Al-Qur’an,” dalam
Journal of Qur’an and Hadith Studies, Vol. 4 No. 2 Tahun 2015.

Durkheim, E. (1915). The Elementary Forms of Religious Life. Oxford University Press.

Durkheim, E. (2008). The Elementary Forms of Religious Life. Oxford University Press.

Fealy, G., & White, S. (Eds). (2008). Expressing Islam: Religious Life and Politics in Indonesia.
ISEAS—Yusof Ishak Institute.

Geertz, C. (2017). The interpretation of cultures. Basic books.

Giddens, A. (2000). Sociology (5, Ed.). Polity Press.

Hasan, N. (2013). The Making of Public Islam: Piety, Agency and Commuodification on the Landscape
of Post—INew Order Indonesia. Paramadina.

Ibn Kathir. (1999a). Tafsir al-Qur'an al-‘Azim. Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah.

Ibn Kathir, I. (1999b). Tafsir al-Qur'an al-’Azim. Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah.

Ibn Rajab al-Hanbali. (2007). Lata’if al-Ma‘arif. Dar Ibn Hazm.

Kamali, M. H. (2008). Shari'ah Law: An Introduction. Oneworld Publications.

Koentjaraningrat. (1984). Kebudayaan Jawa. Balai Pustaka.

Mansyur, M. (2007a). Living Qur'an Perspective. Pustaka Pelajar.

Mansyur, M. (2007b). Living Qur'an Perspective. Pustaka Pelajar.

Mujib Hendri Aji. “The Living Qur’an as a Research Object and Methodology in The
Quranic Studies,” dalam Jurnal Iman dan Spiritulaitas. Vol. 1, 2021, hlm. 78-84.

Mujiburrahman. (2019). Religion, 1dentity and Psychology in Indonesian Muslim Communities. UIN
Sunan Kalijaga Press.

Parsons, T. (1977). Social Systems and the Evolution of Action Theory. Free Press.

Putnam, R. D. (1993). Making democracy work: Civic traditions in modern Ifaly. Princeton
University Press.

Putra, H. S. A. (2012). Metodologi 1.iving Qur’an. 1L KiS.

Woodward, M. (2011). Java, Indonesia and Islam. Springer.

104



